
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 3 »

در تاریخ ۱۴ فروردین ۱۳۸۹

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 3
جلسه 82 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بررس عس قاعده: «ما لا یضمن بصحیحه لا یضمن بفاسده» بحث در اصل قاعدهی «ما یضمن بصحیحه یضمن بفاسده»
س قاعده است؛ یعنقرار دادیم. حالا بحث در ع تمام شد. ما اصل قاعده را از حیث مفردات و از حیث مدرک مورد بررس
«ما لا یضمن بصحیحه لا یضمن بفاسده»؛ که اگر در ی عقدی، در صحیح آن عقد ضمان نباشد، در فاسد آن عقد هم ضمان

وجود ندارد، اگر عین مرهونه در دست مرتهن تلف شد، مرتهن ضامن نیست، حالا اگر ی نیست. مثلا در رهن صحیح، ضمان
رهن فاسدا واقع شد، اینجا هم اگر در عین مرهونه تلف واقع شود، ضمان در کار نیست. در وکالت، مضاربه، عاریه غیر

مضمونه(که در آن شرط ضمان نشده باشد) اگر کس لباسش را به دیری عاریه داد و این لباس در دست آن گیرنده تلف شد
اینجا ضمان نیست، حالا اگر همین عاریه بصورت فاسد واقع شود، باز هم ضمان در کار نیست. حت اگر بوییم در عاریه
مضمونه(که شرط ضمان در آن بشود) ضمان هست، در عاریه فاسده باز ضمان نیست، چون مقصود از عس قاعده «ما لا

یضمن بصحیحه لا یضمن بفاسده» ؛ یعن ببینیم خود عقد ف نفسه چه اقتضای دارد؟

عاریه ف نفسه اقتضای ضمان ندارد، مر اینه شرط ضمان شود. لذا اگر ی عاریهای و لو به سبب شرط ضمان، بوییم در
آن ضمان وجود دارد(عاریه مضمونه)، در عاریه ی مضمونهی فاسده ضمان نیست. این نته را خوب دقت کنید؛ در عاریهی

غیر مضمونهی صحیح، ضمان نیست، در عاریهی غیر مضمونهی فاسد هم مگوییم ضمان نیست. پس جای که در عاریه شرط
ضمان نشده باشد، هم در صحیحش ضمان نیست و هم در فاسدش ضمان نیست. حال مخواهیم بوییم اگر حت شرط ضمان

هم بشود، یعن در عاریه مضمونه صحیح، ضمان باشد(چون شرط ضمان شده است)، اما همین عاریهی مضمونه، اگر فاسد
واقع شد، بر اساس این عس قاعده که مگوییم «ما لا یضمن ف صحیحه لا یضمن ف فاسده» مگوییم در عاریه من حیث
ذاتها ضمان نیست، پس در فاسدش هم نباید ضمان باشد. این معنای عس قاعده و أمثلهای است که برای عس قاعده مطرح

شده است.

کلام مرحوم شیخ(ره)

در بحث امروز کلام مرحوم شیخ انصاری(ره) را مطرح کنیم، برای اینه ابعاد بحث روشن شود. مرحوم شیخ(ره) در کتاب
ماسب مفرمایند مقتضای عس این قاعده این است که در باب اجارهی فاسده بوییم نسبت به عین مستأجره، ضمان

نباشد. اگر کس خانه خودش را به اجاره فاسده اجاره داد، در اجاره صحیح، آن پول که مستأجر مدهد، در مقابل منفعت
مدهد، پول در مقابل منافع است. در نتیجه در اجاره صحیح، پول در مقابل عین قرار نمگیرد. عین مورد ضمان در اجاره

صحیحه نیست، پس اجارهی صحیح، «لا یضمن». پس بوییم اگر کس خانهاش را به اجاره فاسده اجاره داد، بوییم در اینجا
هم در این عین مستأجره ضمان نیست. اگر زلزله یا سیل آمد و خانه را از بین برد(دقت کنید که بحث در اتلاف نیست بحث در
تلف سماوی است)، اینجا هم باید بوییم ضمان وجود ندارد. مرحوم علامه(ره) در کتاب قواعد و در تحریر فتوا به عدم ضمان

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


داده است. از تذکره هم همین نقل مشود. از کثیری از کلمات فقها چنین مطلب استفاده مشود.

شیخ انصاری(ره) مفرماید با توجه به عس قاعده «ما لا یضمن بصحیحه لا یضمن بفاسده» ؛ نباید در اجارهی فاسده نسبت
به عین مستأجره ضمان باشد. علامه(ره) و شهید(ره) هم فتوا دادهاند. اما صاحب ریاض(رض) تصریح به ضمان کرده است.

ایشان فرموده اگر کس خانهاش را اجاره داد به اجاره فاسده، و این خانه و عین مستأجره در ید مستأجر تلف شد، مستأجر
ضامن است. صاحب ریاض(ره) از محقق اردبیل(قده) همین فتوای ضمان را حایت کرده است و گفته محقق اردبیل(ره)
فرموده آنچه که مستفاد از کلمات فقهاست همین است. بعد شیخ(ره) مفرماید چقدر فاصله است بین این نسبت که محقق

اردبیل(ره) به فقها مدهد و آنچه که محقق کرک(ره) در جامع المقاصد در باب غصب بیان کرده است.

عبارت محقق ثان(ره) در جامع المقاصد این است «إنّ الذی یلوح من کلامهم هو عدم ضمان العین المستأجرة فاسداً باستیفاء
المنفعة، و الذی ینساق إلیه النظر هو الضمان، لأنّ التصرف فیه حرام؛ لأنّه غصب فیضمنه، ثم قال: إ أنّ کون الإجارة

الفاسدة لا یضمن بها کما لا یضمن بصحیحها منافٍ لذل»؛

مگوید از کلام فقها استفاده مشود در اجاره فاسده اگر مستأجر از منافعش استفاده مکند و با این استیفای منفعت، عین
مستأجر تلف شد فقها مگویند ضمان در کار نیست. بعد خود محقق ثان(ره) همان نظر صاحب ریاض(رض) را دارد

مفرماید نظر ما ضمان است. چون بالاخره این اجاره، اجاره فاسده است، الان تصرف مستأجر در این عین مستأجره، حرام
است، چون عنوان غاصب را دارد، ید او ید عدوان مشود و ضامن است. پس صاحب ریاض(رض) فتوای به ضمان داد و

گفت از کلمات فقها هم همین استفاده مشود.

محقق ثان(ره) فتوا به ضمان داد اما گفت از کلمات فقها عدم ضمان استفاده مشود. این مطلب که برخ بزرگان هم
فرمودهاند؛ فقیه نباید فریب این نسبتها را بخورد، گاه اوقات مگویند مشهور این را گفته است، انسان خودش باید بررس کند.

 الان دو فقیه؛ ی مگوید فقها قایل به عدم ضمان هستند، ی مگوید فقها قایل به ضمان هستند، باید بررس شود. بعد که
شیخ انصاری(ره) کلام محقق ثان(رض) را نقل مکند، مفرماید اگر ما بخواهیم در این عین مستأجره قایل به ضمان شویم،

دو راه دارد؛ راه اولش این است که بوییم أصلا این مورد از عس این قاعده تخصصاً خارج است، موردا خارج است. در
قاعده مگوییم «ما لا یضمن بصحیحه لا یضمن بفاسده» ؛ این «ما» یعن «مورد العقد» یعن اگر در مورد عقدی در عقد

صحیح، ضمان نباشد، در فاسدش هم ضمان نیست. «مورد العقد» است. در اجاره؛ مورد عقد؛ «اجاره منافع» است. «عین
مستأجره» خارج از مورد عقد است. شما در اجاره وقت که مگویید «آجرت»، چه چیزی به مستأجر تملی مشود؟ منافع

تملی مشود. در عقد اجاره، منفعت به مستأجر تملی مشود. پس عین مستأجره أصلا از مورد عقد خارج است.

وقت از مورد عقد خارج شد، در مورد این عین باید به قواعد رجوع کنیم. اگر ید شخص بر این عین، ید شرع باشد، امانت
شرع یا امانت مال باشد، ضمان نیست. اگر امانت، امانت شرع یا مال نباشد، ضمان وجود دارد. و یا بوییم این

مسألهی ضمان و عدم ضمان عین مستأجره در اجاره فاسد، این اصلا ربط به عس قاعده ندارد. چون عین مستأجره داخل
در عقد اجاره نیست، یا بوییم عس این قاعده، عام است، بوییم قاعده مگوید «ما لا یضمن بصحیح لا یضمن بفاسده»،

حدیث عل الید مگوید مر جای که ید عدوان باشد، و الان در اجاره فاسده، یدی که شخص بر عین مستأجره پیدا کرده، ید
عدوان است. یعن عس قاعده را با حدیث عل الید تخصیص بزنیم. شیخ(قده) مفرماید ما اگر بخواهیم ی وجه فن برای

ضمان در این عین مستأجره در اجاره فاسده درست کنیم، یا باید از راه تخصص وارد شویم، یا از راه تخصیص. راه تخصص
اینه بوییم أصلا عین مستأجره، موضوعا از مورد این عس قاعده خارج است. عین مستأجره در عقد اجاره، متعلق عقد

نیست، مورد عقد نیست. و یا بوییم آن هم داخل هست؛ اما حدیث عل الید، تخصیص مزند و مگوید در عین مستأجره، ید
عدوان است و ضمان در کار است. ی از فرقهای که بین بیع و اجاره است همین است؛ در بیع مگویند بیع، «تملی العین»



یا «تملی مال بمال» است، اما در اجاره مگویند «تملی المنفعة». البته مشهور این فرق را قایل هستند، اما برخ از محققین
قبول ندارند.

ما امروز فقط مخواهیم در فضای بحث قرار بیریم، و الا روی تمام اینها حرف داریم. امروز فقط مگوییم که شیخ(ره) در
عس قاعده چه گفته، بعد کلمات دیران و محققین را ذکر کنیم. مرحوم شیخ(ره) مفرمایند به نظر ما اگر بخواهیم ی وجه

فن برای خروج عین مستأجره از عس قاعده ذکر کنیم؛ یا باید از راه تخصص وارد شویم، بوییم أصلا موردا در عقد اجاره،
عین مستأجره متعلق عقد نیست، و عس قاعده مربوط به متعلق عقد است. «کل عقد لا یضمن ف متعلقه» ؛ و عین مستأجره

در عقد اجاره، متعلق عقد نیست. یا از راه تخصیص وارد شویم، که بوییم بله، این عین مستأجره داخل در عس قاعده هم
هست، اما مگوییم قاعده عل الید این عس را تخصیص مزند «کل ما لا یضمن بصحیحه لا یضمن بفاسده الا ف العین

المستأجرة» و دلیل تخصیص، قاعده عل الید است. شیخ(ره) هر دو را بیان مکند، اما بعد مفرمایند «و الأقوى: عدم
الضمان، فالقاعدة المذکورة غیر مخصصة بالعین المستأجرة، و لا متخصصة» ؛ أقوی؛ «عدم ضمان» است و این قاعده

تخصیص نخورده و تخصصا هم این مورد از این قاعده خارج نیست.

اما دیر دلیل برای این کلام ذکر نمکنند. این خلاصهی کلام شیخ(ره) در عس قاعده است. اینجا مفصلتر از همه؛
امام(رض) وارد شده است؛ ابتدا مفرمایند ما محتملات عس را معنا کنیم؛ در «ما لا یضمن بصحیحه لا یضمن بفاسده» از

نظر معنا سه احتمال وجود دارد. باید ببینیم این عس قاعده، در کدام ی از این سه احتمال ظهور دارد. مطلب دوم مفرماید
مدرک عس را ذکر کنید. عجیب این است که شیخ(ره) قبلا مدرک برای اصل را بیان کرد، پنج شش مدرک ذکر کرد، که ما

همه را مفصل بحث کردیم. اما برای عس قاعده مدرک ذکر نرد. چه دلیل بر این عس قاعده داریم؟ چون قبلا گفتیم نه برای
اصل قاعده، نه برای عس قاعده، آیه یا روایت نداریم. لذا باید ببینیم مدرکش چیست. مجموعا چهار مدرک در اینجا برای عس
قاعده ذکر شده است. ما باید این مدارک را بررس کنیم ببینیم این مدارک کدام صحیح است و کدام صحیح نیست. مطلب دیر

اینه آیا این عس قاعده، موارد نقض مثل همین عین مستأجره در عقد اجاره دارد یا ندارد؟این بحث را در کتاب البیع، ج1،
ص427 ملاحظه کنید.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


