
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۱۷ اسفند ۱۳۸۸

بحث برائت
جلسه 75 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بحث در این بود که آیا از روایت صحیحه بزنط متوانیم استفاده کنیم حدیث رفع عمومیت دارد و علاوه بر احام تلیفیه
شامل احام وضعیه هم مشود؟ انظاری را بیان کردیم؛ باق مانده کلام که مرحوم محقق اصفهان(اعل اله مقامه الشریف)

در حاشیه کفایه بیان کرده و برخ از بزرگان مثل صاحب منتق الاصول نیز برخ از نات کلام اصفهان را پذیرفتهاند.

بررس کلام مرحوم اصفهان در مقام اول(استدلال به حدیث رفع در روایات)

مرحوم اصفهان در جلد4 نهایة الدرایة صفحه 53 مفرماید: باید بررس کنیم سؤال و جواب روایت در چه مطلب ظهور دارد؟
سؤال این بود "ف الرجل یستره عل الیمین بالحلف عل الطلاق والعتاق و صدقة ما یمل أیلزمه ذل" سؤال از لزوم است.
ایشان مفرماید: این سؤال که محورش "أ یلزمه" است، سؤال از لزوم حلف است؛ لزوم حلف یعن آیا وفای به این قسم و عمل
بر طبق آن لازم است؟ در نتیجه، امام(ع) نیز مفرمایند "لا" به خاطر این که بر این حلف اکراه شده است. وقت سؤال از لزوم
حلف شد، بحث در حم تلیف منحصر مشود. یعن سؤال این است که چنین قسم از نظر تلیف آیا لزوم العمل دارد؟ آیا

وجوب العمل ندارد. بنابراین، این روایت، ربط فرمایند: چون اکراه بر حلف وجود دارد، اصلاوجوب العمل دارد ؟ امام(ع) م
به حم وضع ندارد؛ و روایت در حم تلیف ظهور دارد.

سپس مفرمایند: غیر واحدی از فقها و اجلا که ی از آنها مرحوم آخوند خراسان در حاشیه بر رسائل است، آنها نیز این
روایت را فقط به حم تلیف تفسیر کردهاند. اما نه به این معنای که بیان شد؛ بله ی روایت را به حم تلیف دیری معنا
کردهاند. مرحوم آخوند در حاشیه بر رسائل مگوید: سؤال "أیلزمه ذل" ظهور در احام تلیفیهی مترتبه بر طلاق و عتاق و
صدقه ما یمل دارد. و در توضیح مطلب فرمودهاند: در این روایت، اصلا سؤال از مؤاخذه است و جواب هم رفع آن است؛

منتها ما دو نوع مؤاخذه داریم؛ گاه مؤاخذه بر ذات فعل است مثل اینه اگر کس مرتب شرب خمر و یا غیبت شود، بر خود
این فعل مؤاخذه است؛ اما گاه بر ذات فعل مؤاخذه نیست، بله مؤاخذه بر تلیف است که منبعث از وضع است؛ مگوییم اگر

طلاق صحیح باشد، وط زن حرام است. احام تلیفیهی منبعثهی از ی حم وضع مؤاخذه دارد. 

مرحوم آخوند و جمع دیری مگویند در این روایت که امام(ع) مفرماید: "لا" در مقام  نف احام تلیفیهی منبعثهی از وضع
است؛ یعن امام(ع) مفرماید بر چنین طلاق حم تلیف مترتب نیست؛ و از این جهت مؤاخذه ندارد. تعبیر ایشان در توضیح
مطلب این است: "فلا دلالة له عل رفع الوضع ف ما لا یترتب علیه حم تلیف مصحح للمؤاخذة" این روایت دلالت ندارد که
ی حم وضع که هیچ حم تلیف مصحح مؤاخذه بر آن مترتب نشود، مرفوع است؛ روایت بر چنین مطلب دلالت ندارد؛ و
اگر روایت بتواند این معنا را اثبات کند که ی حم وضع مرفوع است، مخواهد تلیف بر آن مترتب باشد یا نه، برای مدعا

کاف است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اگر اثبات کنیم حدیث رفع دلالت دارد بر رفع ی حم وضع من حیث أنّه وضع، از امام سؤال کنند بیع مره صحیح است
یا نه؟ بفرمایند: نه، باطل است و به حدیث رفع تمس کند و فقط مقصود رفع حم وضع باشد، ی حم وضع که حم

تلیف موضوع برای مؤاخذه و مصحح برای مؤاخذه بر آن مترتب نشود. مرحوم آخوند مفرماید: چنین دلالت در این روایت
وجود ندارد؛ و فقط بر رفع مؤاخذه دلالت دارد، منتها مؤاخذه نسبت به حم تلیف منبعثهی از وضع، و اساساً روایت کاری به

رفع حم وضع ندارد. 

پس، مرحوم محقق اصفهان مفرماید: به نظر ما روایت سؤالا و جواباً در حم تلیف ظهور دارد. سائل سؤال مکند این قسم
اکراه آیا لزوم وفا دارد یا ندارد؟ امام(ع) هم مفرمایند: نه، لزوم وفا ندارد. سؤال از لزوم حلف است. این نظر مرحوم

اصفهان است که در کتاب منتق به این بیان ذکر کردند که "أیلزمه" در معنای مصدری ظهور دارد؛ و معنای  مصدری  یعن آیا
لزوم وفا بر این حلف مترتب است یا نه؟

مرحوم آخوند و اینطور که مرحوم اصفهان مفرماید: "فما عن غیر واحد منهم شیخنا الاستاذ ف تعلیقته" ی از اینها مرحوم
آخوند در تعلیقهی بر رسائل است. اینها هم روایت را در حم تلیف مگویند؛ اما ی حم تلیف غیر از آن که مرحوم

اصفهان مگوید. اینها مفرمایند: مراد رفع مؤاخذه نسبت به تلیف مترتبهی بر وضع است. مرحوم اصفهان بعد از نقل این
کلام مفرماید: ملاحظه کنید کلام استاد ما از روایت اجنب است. مردی اکراه شده بر قسم بر طلاق زوجهاش. بوییم الآن
سؤال که مکند، سؤال مکند آیا وط به این زوجه جایز است یا نه؟ سؤال از این نیست؛ سؤال از احام تلیفیه مترتبه بر

وضع نیست. بعد که این مطلب را بیان مکنند، مفرمایند: حلف بر این امور گرچه نزد امامیه باطل است؛ با حلف بر طلاق و
یا عتاق، طلاق و عتاق واقع نمشود؛ اما همین که امام به حدیث رفع استناد کردهاند، ظهور در این دارد که این حدیث نزد

امام(ع) عمومیت دارد؛ هم احام تلیفیه را مگیرد و هم احام وضعیه را. 

بعد در آخر ی احتمال مدهند و مفرمایند: این احتمال بعید نیست ـ (که این احتمال، نتیجهاش همان کلام مرحوم ایروان و
امام(رض) است) ـ و آن احتمال این است که مفرماید: بوییم امام(ع) در استشهاد به این روایت، "ف مقام الالزام بما یراه

المخالف ظاهراً ف رفع الوضع" است؛ یعن چون سنها از این روایت، عمومیت را استظهار مکنند، امام(ع) هم به عنوان الزام
کند؛ یعنوید: صرف بودن این احتمال مسئله را تمام مخواهد بم کند. مرحوم اصفهانم و جدل، در اینجا چنین استدلال
اگر چنین احتمال باشد، دیر نمتوانیم بوییم امام(ع) از حدیث رفع عمومیت را استفاده کردهاند. همانطور که عرض شد، این

همان مطلب است که مرحوم ایروان و مرحوم امام بیان کردهاند.

نتیجهگیرى مباحث در مقام اول

بعد از بیان نظریات، باید بررس کنیم که حق با مرحوم شیخ است یا با این گروه مقابل؟

ی بحث این است که "أیلزمه ذل" در چه چیزی ظهور دارد؟ در روایت آمده است: "الرجل یستره عل الحلف بالطلاق..."
حلف به طلاق در میان اهل سنّت رایج است و اگر کس قسم بخورد که "زوجت طالق" ـ که عرض کردم چه زوجه موجود باشد

"کند "أ یلزمه ذلآید ـ به نفس همین قسم بر طلاق، زوجهاش مطلقه است. حال، شخص سؤال مو چه زوجهای که بعداً م
یعن آیا این طلاق واقع مشود؟ مرحوم اصفهان مگوید مشل سائل فقط این بوده که این حلف واجب الوفاست یا اینه نه؟

اینطور نیست که بوییم مشل سائل فقط این بوده که این قسمش اکراه بوده، نه در "یلزمه ذل "، "ذل" یعن "الحلف بالطلاق"
در اینجا درست است و نه کلام مرحوم آخوند. صاحب منتق نه خود حلف من حیث أنّه حلف. لذا، نه کلام مرحوم اصفهان

الاصول هم مگوید معنای مصدری "أیلزمه ذل" یعن الآن آیا واجب است  که این مرد برود زن را طلاق دهد؟ یعن این را به
همان وفای به حلف برمگرداند. آیا لزوم وفای به حلف هست یا نه؟ 



کلام ایشان هم درست نیست. ایشان نیز اول استظهار مکند فقط روایت در حم تلیف ظهور دارد. به نظر ما، تردیدی نیست
که سؤال در روایت همان است که شیخ انصاری(اعل اله مقامه) فهمیده است. "أیلزمه ذل" یعن آیا این طلاق الآن محقق

شده است یا نه؟ شخص که بر حلف به طلاق اکراه شده و او هم حلف به طلاق را انجام داده، آیا الآن طلاق واقع شده است؟ آیا
الآن عبیدش آزادش شدهاند؟ آیا ما یملش الآن به عنوان صدقه واقع شده است؟ این ی نته.

نته دوم این است که در استشهاد امام(ع) دو نظر وجود دارد. ی نظر این است که بوییم خود امام(ع) از روایت عمومیت را
فهمیدهاند؛ روایت، هم بر حم تلیف دلالت دارد و هم بر حم وضع؛ اما در تطبیقش بر این مورد تقیه شده است. این ی نظر.

نظر دوم که مرحوم اصفهان، امام و ایروان در این نظر هستند، مگویند نه، خود استشهاد هم تقیهای است؛ یعن استشهاد
مبتن بر همان اعتقاد خصم بر عمومیت است. نتهای که وجود دارد این است که این چطور تقیهای است؟ ممن است که

روی فتوا و مذهب اینها تقیه شود، اما در تفسیر ی کلام، در بیان مراد از ی کلام، تقیه راه ندارد. آیا مشود بوییم امام(ع) در
تفسیر ی آیهای که ظهور در عمومیت دارد، بیایید تقیه کند و بوید این آیه خاص است؟ یا بالعس آیهای که خاص است را

تقیه کند و بوید عام است؟ 

این معنا ندارد؛ در کلام پیامبر هم همینطور است؛ کلام پیامبر کلام است که به عرف القاء شده است؛ امام(ع) من حیث أنّه
امام که نمگوید این عام است. ـ این نته را خوب دقت کنید که خیل جاها این نته به درد مخورد ـ ی وقت است امام
معصوم(ع) تعبداً من حیث أنّه امام مگوید این لفظ در آیه یا روایت به این معناست؛ ما هم قبول مکنیم. اما ی وقت، من

حیث أنّه أهل اللسان ی چیزی را معنا مکند و تعبد و امامت در آن نقش ندارد.
اینجا هم ظاهرش این است که امام من حیث أنّه أهل اللسان مگوید کلام پیامبر این است که "رفع عن اُمت تسع" ی از آنها

"ما استرهوا علیه" است و این، در احام وضعیه هم عمومیت دارد. در اینجا و این مطلب اصلا امان تقیه نیست؛ در فهم
الفاظ اصلا جنبه تعبد و جنبه امامت دخالت ندارد تا بخواهیم بوییم تقیه است. نتیجه این مشود که همان فرمایش مرحوم شیخ
و نائین درست است که در اصل استشهاد امام(ع) تقیهای نیست. امام(ع) از این روایت عمومیت را فهمیدهاند. اما این که آیا در

تطبیق روایت بر این مورد تقیه هست یا نه؟ در جلسه گذشته توضیح دادم که تردیدی نیست تطبیق در اینجا تقیهای است؛ برای
اینه حلف به طلاق در حال اختیار نیز نزد ما باطل است؛ پس، اگر از باب اکراه وارد شدند، معنایش این است که بر فرض

قبول کنیم وفقاً لمذهب أهل السنة حلف به طلاق صحیح است، اما اینجا که اکراه است، باطل است و این طلاق اثر ندارد. لذا،
تطبیق مشود تطبیق تقیهای. 

بررس نتهى موجود در کلام مرحوم صاحب منتق و اشال بر آن

نتهی دیری در کلام صاحب منتق وجود دارد که در جای دیر آن را ندیدهام. مرحوم صاحب منتق فرموده است: بر فرض
بپذیریم روایت ظهور در مدعا دارد، یعن بوییم اصل استشهاد امام تقیهای نیست ـ چون ایشان هم در این جهت مثل مرحوم
اصفهان اصل استشهاد را نیز تقیهای مدانند ـ و در عمومیت ظهور دارد؛ یعن شامل احام  وضعیه مشود؛ اما از روایت

نمتوانیم استفاده کنیم حدیث رفع در احام وضعیه در جمیع موارد جریان دارد؛ بله فقط در خصوص ایقاعات جریان دارد.
طلاق و عتق ایقاع هستند. بنابراین، از این روایت نمتوانیم استفاده کنیم حدیث رفع در عقود جریان داشته باشد؛ بله، فقط در

ایقاعات جریان دارد. وجهش این است که بین ایقاع و عقد فرق است. در ایقاع، بر همان متعلق ایقاع اکراه واقع مشود، اما در
عقد، چون مرکب از ایجاب و قبول است، بر هر دوی اینها اکراه امان دارد؛ اما اکراه بر آن اثر حاصل از این دو نمشود. به

شود، به تنهایه متعلق اکراه واقع مشود و آنه موضوع برای اثر هست، متعلق اکراه واقع نمر، در عقود آنعبارت دی
موضوع برای اثر نیست؛ اما در ایقاع خود ایقاع موضوع برای اثر است. جواب این فرمایش ایشان خیل روشن است؛ و واقعاً
از ایشان تعجب کردیم که اینهمه در فقه خواندیم مورد مخصص نمشود؛ حال، مورد سؤال، حلف به طلاق و عتاق است، این

باعث تخصیص نمشود؛ و ثانیاً، صدقه که ایقاع نیست! 



صدقه نیاز به قبول دارد؛ تا فقیر صدقه را قبول نند، صدقه واقع نمشود. پس، صدقه عقد است. ثالثاً، فرق که بین ایقاع و
عقود ذکر کردند، اینهم خیل عجیب است؛ چرا که اکراه بر اثر، اکراه بر مسبب، هیچ راه ندارد غیر از اکراه بر سبب. الآن

بیایند هم موجب و هم قابل را اکراه کنند، این اکراه بر سبب، اکراه بر مسبب هم هست؛ چطور اکراه به آن اثر تعلق پیدا نمکند؟
لذا، این سه اشال بر فرمایش ایشان وارد است.

به نظر ما، نتیجه این شد که اگر ما باشیم و صحیحه بزنط، این روایت دلالت دارد که حدیث رفع عمومیت دارد؛ هم شامل
احام تلیفیه مشود و هم احام وضعیه را شامل است؛ اختصاص هم به باب ایقاعات ندارد و در همه عقود جریان دارد.

بحث جلسه آینده این است که اگر صحیحه بزنط را کنار بذاریم، آیا خود حدیث رفع با قطع نظر از این صحیحه در احام و
ضعیه هم ظهور دارد؟ ان شا اله فردا عرض مکنم.

و صلّ اله عل سیدنا محمد و آله الطاهرین.


