
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
قواعد فقه » قاعده الزام »

در تاریخ ۱۲ مهر ۱۳۸۶

بررس روایات در قاعده الزام
جلسه 17 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بحث در مورد آيات بود که متوان ف الجمله، يعن اصل قاعده الزام را ازآنها استفاده کرد. برخ از مفسرين اهل سنت بيان
کردند که آيه 42 سوره مائده منسوخ شده است؛ اما ما عرض كرديم كه هم بر طبق روايت كه از امام باقر(ع)خوانديم و هم

مطابق با كلمات مفسرين شيعه اين آيه منسوخ نشده است.

کلام شيخ طوس(ره)

مرحوم شيخ طوس در صفحه 529 ازجلد سوم كتاب تبيان م‌ فرمايند: والظاهر ف رواياتنا انه حم ثابت و التخيير حاصل؛
از اين عبارت مرحوم شيخ نيز استفاده م‌شود که اين آيه شريفه منسوخ نشده و اين حم است كه براى هميشه ثابت است.

معناي اعراض در آيه شريفه

آيه شريفه م‌فرمايد: «فَانْ جاءوكَ فَاحم بينَهم او اعرِض عنْهم» يعن يا بين آنها حم كن و يا از آنها اعراض کن؛ اشال اين
است که از کجايآيه فهميده مشود که اعراض يعن آنها را به کتب وحام خودشان احاله دهيد تا بر طبق احام خودشان
قضاوت كنند؟. اگر اين اشال در ذهن آقايان باشد و نتوانيم از آن جواب دهيم، نم‌توانيم از اين آيه شريفه قاعده الزام را

استفاده كنيم؛ اما همانطور كه عرض كرديم، معناي اعراض در اين آيه شريفه اين نيست كه پيامبر(ص) بفرمايد به ما ارتباط
ندارد و برويدهر كارى م‌ خواهيد بنيد.! زيرا، که در اين صورت، لغو مشود؛ در اينجا بالاخره خصومت بايد حل شود؛ حال،

يا پيامبر(ص) بايد آن را حل کند و يا آن که بر طبق شريعت ديريحم صادر شود. بنابراين، به دلالت اقتضا اين معنا از آيه
شريفه فهميده مشود؛ در روايت هم كه از امام باقر(ع) در ذيل آيه خوانديم، حضرت فرموده بود: يا حم كند و يا اعراض كند؛
فقط در كلام مرحوم محققاردبيل در زبدة البيان اعراض به اين معنا بيان شده است كه آنها را به حام و قضاتشان احاله بدهد.
علاوه آن که يك شأن نزول نيز براى اين آيه شريفه ذكر شده که مؤيد اينمطلب است؛ و آن اين که يك مرد و زن از اشراف يهود
خيبر زناى محصنه كرده بودند؛ و در تورات هم حد زناى محصنه رجم و سنسار است؛ منتها اينها چون از اشراف يهود بودند،

بزرگان يهود نم‌خواستند كه رجم شوند؛ بنابراين، گروه را خدمت پيامبر(ص) فرستادند كه ايشان در مورد آنها حم كند.

پيامبر(ص) فرمودند: ما تجدون ف التورات ف شأن الرجم. يعن: راجع به رجم در تورات چه داريد؟ اينجا استفهام، استفهام
اقراري است و ايشان م‌خواستند از آنها اقرار بيرند؛ ابتدا گفتند: ما چنين چيزى نداريم؛ و چنين افرادى را تازيانه م‌زنيم؛ و

در بعض از تعابير دارد كه «تحميم» مشوند؛ «تحميم» به معناى «تفحيم» از «فحم» بمعناى ذغال است؛ بدين معنا كه صورت
آنها را با ذغال سياه ‌كرده و بصورت معوس بر پشت حيوان م ‌نشاندند و در شهر رسوايشان م‌كردند. كس در آنجا بنام

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/50
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/45
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=42


عبداله بن سلام بود؛ او گفت: شما دروغ مگوئيد و در تورات رجم آمده است ـ كذبتمان فيها الرجم ـ که بايد تذکر دهيم رجم كه
امروزه از طرف عده‌اى كه ادعاى آزادى و حقوقبشر م‌كنند، مورد اعتراض واقع شده، قبل از اسلام نيز در شرايع و كتابهاي

آسمان قبل بوده است. فَاتُوا بِالتَّوراة فَاتْلُوها عبداله بن سلام گفت تورات را بياوريد و در حضور پيامبر خواندند؛ حيله و خباثت
يهود در همان زمان هم بوده، يك نفر از آن‌ها دستش را روى آيه رجم گذاشت، ماقبل و ما بعدش را براى پيامبر خواند؛ عبداله بن
سلام گفت: نه، دستت را بردار وبخوان؛ فإذن فيها آية الرجم فأمر بهما النب فرجما معلوم شد که آيه رجم در تورات هم هست؛
پيامبر(ص)نيز امر كرد كه اينها بايد رجم شوند. در اينجا نمخواهيم به شأن نزول استدلال كنيم، فقط م‌خواهيم شاهدى بياوريم

كه خود پيامبر(ص) بعد از اسلام بر طبق تورات حم کردهاند؛ يعن ظاهر اين است که اگر هم ما رجم نداشتيم، باز پيامبر در
اينجا به مقتضاى تورات بين اهل تورات حم فرمودهاند؛ و اين نيست، مر بر اساس قاعده الزام. نتيجه، اين مشود که متوان

از آيه شريفه 42 سوره مبارکه مائده، قاعده الزام را استفاده کرد.

آيه47 سوره مبارکه مائده

لنْزا ابِم نْجِيلا لها محلْيتوانيم براى قاعده الزام بياوريم، آيه 47 سوره مباركه مائده است؛ «و‌رى كه بعنوان شاهد مآيه دي
اله فيه ومن لَم يحم بِما انْزل اله فَاولَئكَ هم الْفَاسقُونَ»؛ م ‌فرمايد: اهل انج لبايد به آنچه که خداوند در انجيل نازل کرده

است، حم كند. ابتدا يك استدلال اجمال بوييم؛ آيه م‌گويد: اهل انجيل؛ مراد چه کسان هستند؟ اهل انجيل قبلا زمان پيامبر،
يا اهل انجيل در زمان پيامبر كه آيه نازل م‌شود؟ منظور اهل انجيل در همين زمان است كه اسلام نازل شده است؛ اهل انجيل

به آنچه كه خداوند در انجيل نازل كرده است، بايد حم بند؛ و اين نم‌شود، مر روى مبناى قاعده الزام.

نات آيه شريفه

به جزم و به عنوان امري؛ برخ «محلْيخوانده‌اند  «و ته مهم وجود دارد. يك در قرائت آيه است؛ برخدر اين آيه شريفه چند ن
دير آن را به صورت نصب خواندهاند ـ «ولْيحم» ـ كه (ل) را يا بمعناى «ك» قرار داده‌اند، يا «أن» ناصبه در تقدير گرفته‌اند.

متَحل قبِالْح تَابْكَ اللَيلْنَا انْزنَّا افرمايد «ا‌شود كه مرى مدر اين صورت که بصورت ناصبه خوانده شود، مثل آيات دي
بين النَّاسِ» و معنايش اين است كه خداوند انجيل را نازل كرده تا آنه اهل انجيل بما انزل اله حم کند؛ اما اگر بصورت امرى

خوانديم، معنا اين مشود که شارع اهل انجيل را امر م‌كند كه به آنچه خداوند در انجيل نازل كرده، حم كنند.

نظرقرطب

برخ مفسرين از تفسير قرطب جلد 6 صفحه 209 نقل م‌كنند که اگر آيه شريفه به صورت امري خوانده شود، در اين صورت،
منظور اهل انجيل در زمان خودشان مشود؛ يعن وليحم اهل الانجيل ف ذلك الوقت؛ فاما الآن فهو منسوخ اما الآن كه زمان
اسلام است، اين آيه منسوخ است؛ دير معنا ندارد اهل انجيل به آنچه كه در انجيل آمده حم كنند. بعد در ادامه م‌گويد وقيل

هذا امر للنصارى الان بالايمان بمحمد(ص) فان ف الانجيل وجوب الايمان به، بعض گفته‌اند: اين امربه نصارى است كه ايمان
به پيامبر(ص) بياورند؛ چون ي از احام كه در انجيل هست، وجوب ايمان به پيامبر است؛ والنسخ انما يتصور ف الفروع لا

ف الاصول.

اينجا بايد اين نته را روشن كنيم كه اين آيه شريفه طبق ضوابط اصول اطلاق دارد و در آن قرينه بر تقيد به مسائل اعتقادى
نيست؛ مخصوصاً آيات سوره مباركه مائده که قبل و بعد از اين آيه آمده است و اكثراً مسائل مربوط به فروع است. اگر آقايان

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=93
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=47
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=47
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=47
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=105
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=105


بخواهند واقعاً يك مقدارى اين آيات روشن شود، بايد همه اين آيات را بادقت ببينند؛ اين آيات عمدتاً شأن نزول و صريح بعض
وييم اين آيه مربوط به ايمان به پيامبر(ص) و از اصول بوده، حرف درستاز آنها مربوط به فروعاست. بنابراين، اگر بخواهيم ب

نيست.

به همين جهت نيز اين مطلب را به عنوان قيل بيان كرده است. اما اگر به صورت نصب «ليحم» بخوانيم، شايد نشود براى
مانحن فيه استدلال كرد؛ براى اينه غايت نزول انجيل را ذكر م‌كند؛ م‌گويد هدف از نزول انجيل اين بوده که بما انزل اله حم

شود؛ اما حالا هم بايد دوباره به همان ما انزل اله حم كنند، دير دلالت ندارد.

پس، بايد برويم روى احتمال امرى بودن که غالب قرائت‌ها هماين قرائت است. طبق اين قرائت نيز دو احتمال وجود دارد؛ يك
احتمال اين است كه «وليحم» بعنوان حايت باشد که دراين صورت نيز نمتواند مورد استدلال واقع شود.

ميرم ناب يسبِع مثَارِها َلنَا عقَفَّي گويد: «ودر اينجا آيه قبل که م ايت باشد، چيست؟ يعنه به عنوان حاما منظور از اين
مصدِّقًا لما بين يدَيه من التَّوراة و اتَينَاه انْجِيل فيه هدًى ونُور ومصدِّقًا لمابين يدَيه من التَّوراة وهدًى وموعظَةً للْمتَّقين»، در
ما انجيل را به عيس بيايد، يعن «نَاهتَينَا»؛ اگر «اآيد ويا كلمه «قَفَّيبر سر اين آيه در م «نَاهتَيايتبودن، يا كلمه «اصورت ح

داديم و امر كرديم كه به اهل انجيل به ماانزل اله فيه حم كند.

اين يك معنا كه بوييم اين عنوان حايت را دارد؛ مثل ايناست كه شما م‌گوييد من پنج سال پيش كه آن آقا را ديدم، پنج سال
برايش گفتم اينار را بن، اما اين دلالت ندارد كه الآن هم بايد اين كار را انجام بدهد. لن ظاهر اين است که «واو» در ابتداي
آيه واو استيناف است و جمله، ي جمله امري مستأنفه است؛ يعن الآن اهل انجيل بايد بما انزل اله فيه حم كنند. و در اين

صورت است که آيه شريفه متواند به عنوان شاهد بر مدّعاي ما باشد؛ بعد از نزول اسلام، خداوند امر م‌كند كه اهل انجيل باز
بما انزل اله فيه حم كنند؛ يعن م‌توانند در موارداختلاف، در موارد فصل خصومت، بر طبق همان انجيل خودشان حم كنند؛

و اين با قاعده الزام سازگارى دارد.

نته دوم: اين است كه از برخ از تفاسير اهل سنت استفاده م‌شود كه انجيل كتاب احام نبوده و در آن مطالب موعظه و
رموز و.. ذکر شده است؛ اين مطلب در ملل و نحل شهرستان هم آمده است؛ تعبير اين است که جميع بن اسرائيل كانوا

متعبدين بشريعة موس(ع) تمام بن اسرائيل از نظر احام و شريعت متعبد به احام دين حضرت موس بودند و بايد احام
تورات را عمل مکردند والانجيل النازل عل المسيح(ع) لا يحتوياحاماً ولا يتضمن حلالا و حراماً در انجيل كه بر حضرت

عيس نازل شد، شريعت واحام نبود؛ متضمن حلال و حرام نبود، ول رموز و امثال و مواعظ، در آن بود وما سوا‌ها من
الشرايع و الاحام محال عل التورات واحامش را بر تورات احاله داد، ولهذالم تن اليهود لتنقاد بعيس بن مريم روى همين

جهت بوده كه يهود حاضر نبودند از عيس بن مريم(ع) اطاعت كنند.

اگر كس اين حرف را بزند که اهل انجيل هم ملف بودند به احام كه در تورات آمده، عمل كنند، باز بعنوان انجيل و اينه آيه
نصارا راملزم كند به اينه به انجيل عمل كنيد، نيست؛ اين م‌شود عمل به تورات و تقريباً شبيه آيه قبل كه در مورد يهود بود،
مشود. به نظر مرسد که اين مبنا با ظاهر خود آيه شريفه سازگارى ندارد؛ ظاهر آيه اين است كه اگر اينها حم م‌كنند، به

مقتضاى آنچه كه در خود انجيل آمده است، حم ‌كنند؛ لذا برخ مفسرين مثل طنطاوى در تفسيرش ـ صفحه 189 از جزء
3کتاب الجواهر ف تفسير القرآن الريم ـ مگويد: وهذا يدل عل انا لانجيل قد نسخ احاماً ف التورات اين آيه دلالت دارد بر
اين كه انجيل احام را كه در تورات بوده، نسخ كرده است؛ وهو بها مستقل و يجب العمل به عل متبعه خود انجيل نسبت به

اين احام مستقل است و عمل به آن بر تابعانش واجب است.‌ آلوس نيز در صفحه 150 جلد 3 روح المعان، مگويد: وليحم
اهل الانجيل بما انزل اله فيه مراد اين است: بانيحموا و يعملوا بما فيه من الامور الت من جملتها دلائل رسالته(ص) وما

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=46


قررته شريعته الشريفة اهل انجيل بايد عمل كنند به همه چيزهاي که در انجيل آمده است؛ هم آنچه كه نسبت به پيامبر ما بيان
م ه تعالماً بما انزل الم بها حام المنسوخة فليس الحشده و هم آنچه كه شريعت خودشان مقرر كرده است؛ واما الاح
‌گويد بله ما يسرى احام داريم که در شريعت حضرت عيس منسوخ است و بعد از اين دير ما انزل اله نيست؛ دليل ناسخ
ان الانجيل مشتمل عل گويد: والآية تدل عل‌ آنها را ابطال کرده است بل هوابطال و تعطيل له؛ در ادامه بعد از چند سطر م

احام ايشان هم مثل طنطاوى م‌گويد انجيل هم مشتمل بر احام بوده است وان عيس(ع) كان مستقلا بالشرع عيس(ع)
شريعت جداي داشته مأموراً بالعملبما فيه مأمور بوده كه به آن شرع عمل كند قلت اوكثرت چهم و چه زياد لا بما ف التورات

خاصة بعد شاهدى م‌آورد ويشهد لذلك ايضاً حديث البخاري اعطيه اهل التورات التورات فعملوا بها و اهل الانجيل الانجيل
فعملوا به. نتيجه عرايض اين م‌شود که اگر بوييم خود انجيل داراى احام بوده ـ كه ظاهرآيه هم همين است ـ و اهل انجيل
بايد به آن احام عمل م‌ كردند، و خداوند امر م ‌كند که حت بعد از نزول اسلام بر طبق آن احام كه در كتاب خودشان
آمده، بايد حم كنند، لذا، اگر نصارا اسلام را نپذيرفتند، ولو بعض از احامشان در دين ما نسخ شده است؛ اما ما نبايد «ما

انزل اله» را به قياس دين خودمان بيان کنيم؛ بهرحال، ما باشيم و اين آيه شريفه، استفاده م‌كنيم که آنها ملزماند بر طبق همان
احام موجود در انجيل عمل كنند. و اين معنايش قاعده الزام است. بنابر اين، به نظر ما، از اين آيه شريفه به خوب م‌توانيم

اصل الزام را استفاده كنيم؛ البته آيه شريفه داراي نات تفصيل ديرى هم هست كه ان شاء اله خود آقايان مراجعه م‌فرمايند.


