
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » ربا »

در تاریخ ۲۹ بهمن ۱۳۸۸

بحث ربا
جلسه 7 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بررس عدم اختصاص حرمت ربا به یهود در آیات سوره نساء

بحث در آیات شریفه 160 و 161 سوره نساء بود؛ نات را اجمالا در مورد این آیات بیان کردیم {فَبِظُلْم من ٱلَّذِین هادوا۟ حرمنَا
علَیهِم طَیِباتٍ احلَّت لَهم و بِصدِّهم عن سبِیل ٱله کثیراً * و اخْذِهم ٱلرِبا و قَدْ نُهوا۟ عنْه}. ی از نات که عرض کردیم، این
بود که اگر آیه شریفه دلالت داشته باشد ربا برای یهود حرام بوده، آیا ما از آیه متوانیم استفاده کنیم برای مسلمین هم حرام

است؟ یعن با قطع نظر از آیات و ادله دیر، اگر ما باشیم و همین آیه شریفه، آیا متوان استفاده کرد ربا برای مسلمین هم حرام
است؟ در جلسه گذشته به ی راه اشاره کردیم و آن این بود که در خود این آیه شریفه قرائن وجود دارد که این عمل به عنوان
ی عمل مبغوض دائم عنداله است. ما اگر (اخْذِهم ٱلرِبا)، (و بِصدِّهم عن سبِیل ٱله) و (و اکلهِم اموال ٱلنَّاسِ بِالْباطل) را

ملاحظه کنیم، به خوب استفاده مشود که این سه تا افعال مبغوض دائم عنداله است و اگر چنین عنوان را احراز کردیم،
دیر اختصاص به یهود ندارد. صدّ عن سبیل اله حرام است، اکل مال به باطل حرام است و فرق بین یهود و غیر یهود نیست.

اگر این مطلب را بخواهیم به بیان فنتر ذکر کنیم، بیانش این است که این آیه شریفه به عنوان ی قضیه حقیقیه مطرح شده
است، نه به عنوان ی قضیه خارجیه؛ فرق بین قضیه حقیقیه و خارجیه در این است که در قضیه حقیقیه حم برای جنس

ملف بما هو ملف وضع شده، حم برای ی اشخاص معین خارج در زمان تشریع نبوده است. به تعبیری که مرحوم محقق
نائین دارند، تمام احام شرعیه ما عنوان قضیه حقیقیه دارد؛ اینه ی حم داشته باشیم به عنوان ی قضیه خارجیه، بسیار

بسیار نادر است. 

"كتب علَیم الصیام" این ی قضیه حقیقیه است؛ هرچند در این آیه خطاب و مخاطب وجود دارد، اما اینطور نیست که برای
ملَیع بتآیند، "كکه تا روز قیامت م ه برای همه کسانخصوص مخاطبین در زمان نزول آیه، صوم تشریع شده باشد؛ بل
الصیام" مطرح است؛ یا آیه (و لَم ف الْقصاصِ حیاةٌ یاْ اول الالْبابِ) به عنوان ی قضیه حقیقیه مطرح است؛ یعن شارع

مفرماید قصاص به عنوان ی حم تا روز قیامت هست و اختصاص به مسلمانان و قبائل صدر اسلام ندارد. بعض از
روشنفرها یا بعض از روحانیون به حسب ظاهر روشنفر ول به حسب باطن کورعلم، ی از ادعاهای که کردند این است که

قصاص برای همان قبائل صدر اسلام بوده است که اگر از ی قبیلهای ی نفر را مکشتند، در مقابل ده نفر را مکشتند؛
اسلام آمد و گفت اگر ی نفر را کشتند، ی نفر را بشید؛ اما نمخواهد اسلام این را به عنوان ی پایه دائم برای بشر تا روز
قیامت قرار بدهد. برخ توهم و ادعا کردند که ما بوییم این آیه مربوط به همان زمان صدر اسلام بوده است و مربوط به جمیع
ازمنه نیست. جوابش این است که اگر این آقایان مقداری با ابتدائیات اصول آشنا بودند، این حرف را نمزدند. این آیه شریفه و

سایر احام؛ که عرض کردیم مرحوم نائین مفرماید: تمام قضایای شرعیه ما همینطور است؛ اینها به عنوان قضیه حقیقیه
مطرح است؛ در قضیه حقیقیه دو نته مهم وجود دارد:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/82
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=160
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=161
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=160
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=161
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=160
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=161
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=183
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=183
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=179
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=183


اولین فرق این است که موضوع در قضیه در حین تشریع لازم نیست موجود باشد؛ مثلا وقت شارع مفرماید (و له علَ النَّاسِ
حج الْبیتِ من استَطَاعَ الَیه سبِیلا) یعن هر کس که ال یوم القیامه مستطیع مشود، حج برای او واجب است؛ هرچند در حین

نزول آیه ی نفر مستطیع هم وجود نداشته باشد؛ به خلاف قضیه خارجیه که در قضیه خارجه لابد أن یون که موضوع قضیه
در عالم خارج موجود باشد.

فرق دوم این است که در قضیه حقیقیه دائره موضوع توسعه دارد؛ تعبیری که آقایان مکنند این است که موضوع محققة
الوجود باشد یا مفروضة الوجود، فرق نمکند؛ چه موضوع باشد که الآن موجود است و چه موضوع باشد که الآن موجود
نیست اما فرض وجود آن شده است؛ یعن شارع متعال در مستطیع، فرض مکند وجود مستطیع را، هرچند که در حین نزول

آیه مستطیع نباشد و بعد وجوب حج را برای او جعل مکند. اما در قضیه خارجیه حم بر روی افراد معین در خارج رفته
است و افرادی باید باشند تا حم جعل شود.

این دو فرق اساس وجود دارد. حالا نظیر همین مطلب را ما مخواهیم در احام شرایع سابق هم بوییم. مگوییم احام
شرایع سابقه به عنوان ی قضایای حقیقیه جعل شدهاند؛ یعن اگر در شریعت حضرت موس(علیه السلام) آمده که دزدی حرام

است، این حم فقط برای همان افراد موجود در آن زمان جعل نشده است؛ اگر در آنجا آمده زنا حرام است، این برای همان
افراد در زمان حضرت موس جعل نشده است؛ همانطور که قضایا و احام شرعیه در شریعت خود ما به عنوان ی قضیه
حقیقیه مطرح است، قضایای و احام موجود در شریعت حضرت موس، عیس و همه انبیا نیز به عنوان ی قضیه حقیقیه

مطرح بوده است. 

با توجه به این نته، مگوییم: آیه شریفه سوره نساء مفرماید ربا برای یهود حرام بوده است؛ وقت ربا برای یهود حرام شده،
مگوییم این برای جمیع ملفین ال یوم القیامه قرار داده مشود. ما نمتوانیم بوییم قضایای شرعیه در شریعت ما حقیقیه

خارجیه است؛ زیرا، اگر خارجیه باشد، لازمهاش این است که همان مردم است اما قضایای شرعیه در زمان حضرت موس
که حضرت موس را دیدند و این احام را از او شنیدند، این احام فقط برای همانها باشد. بعد از حضرت موس، مردم و

نسل دیری که آمدند و پیرو حضرت موس هم بودند، بوییم این احام برای آن طبقه بعد نبوده است. هیچ کس نمتواند به این
مطلب ملتزم شود. همانطور که در شریعت خودمان نیز همینطور است؛ ما نمتوانیم بوییم احام برای مردم است که وجود

مبارک پیامبر یا ائمه معصومین(علیهم السلام) را دیدهاند و مردم که آنها را ندیدهاند، این احام شامل آنها نمشود.

سؤال: اینه فقط در مورد حضرت عیس و یهود نیست، بله همه را مگوید؟ جواب: مورد نفتیم؛ ی وقت م‌گوییم از اول
حم در مورد آنها وارد شده، مثلا فرض کنید سائل سؤال مکند «رجل ش بین الثلاث و الأربع» اینجا مگوییم رجل

خصوصیت ندارد؛ مورد مخصص نیست؛ اما از اول ادعای ما این است که آیه برای مورد خاص نیامده است، مگوییم از اول
احام که در شرایع گذشته هم بوده برای افراد بالخصوص در زمان صدور حم نبوده است.

سؤال: اگر این به عنوان إخبار باشد که تفسیر آیه قرآن به عنوان خبر دادن باشد که خدای تبارک و تعال خبر مدهد چه؟
جواب: خبر مدهد از ی محرم؛ درست است. الآن هم آیه دارد خبر مدهد؛ در مقام قصه است؛ خداوند حایت مکند آنچه

که بر مردم زمان حضرت موس حلال بوده و بعد آن را حرام کرده است؛ اما چون إخبار از ی حرمت است، باز برای ما
کاف است؛ انشاء در ابتداء لازم است؛ مثل این است که ما وقت مخواهیم برای مردم مسأله بوییم، انشاء مکنیم یا إخبار؟

إخبار مکنیم؛ خبر مدهیم راجع به اینه این حرام است. ما خودمان که انشاء نمکنیم! حت مجتهدین هم انشاء نمکنند؛ اینها
مآیند إخبار مکنند از ی حم. این را هم ما برای همین عرض کردیم.

پس، اگر ما باشیم و این آیه شریفه، همانطور که احام شریعت ما به عنوان ی قضیه حقیقیه مطرح است، احام شرایع
گذشته هم همینطور است و آیات 160 و 161 دلالت بر وجود حرمت ربا دارد. پس متوانیم بوییم برای ما هم ربا حرام بوده با

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97


استناد به همین آیه. اگر هیچ دلیل دیری نداشته باشیم، به استناد همین آیه مگوییم ربا برای ما هم حرام است.

سؤال: اگر احام به طور کل از قضایای حقیقیه باشد، نمیشود! در حال که احام تابع شرایط و ازمنه است، مقتضیات
مخواهد، بدون مقتضیات هیچ حم صادر نشده و مقتضیات هم مختلف است؟ جواب: بعض از احام متغیر هم وجود

دارد. ممن است که برخ از احام اینچنین داشته باشیم، اما 99٪ احام چنین نیستند. حالا این مطلب که به اختلاف زمان و
مان احام تغییر پیدا مکند، این هم به اساس، همان قضیه حقیقیه است؛ یعن ما ی ملاک دائم داریم، مثلا مگوییم خون

تا مادام که مصرف محلل شرع ندارد، خرید و فروشش حرام است؛ این ی قضیه خارجیه نیست؛ نمگوییم خونهای
موجود در این استان یا خونهای این حیوانات معین یا این موجودات معین یا این پنجاه سال چنین هستند؛ خیر، این هم به

عنوان ی قضیه حقیقیه مطرح است؛ ولو اینه زمان هم به ی نحوی در آن دخالت مکند، در ی زمان مصرف حلال برای
آن تصویر نمشده، اما الآن در زمان ما مصرف حلال برای آن تصویر شده و دارد عمل هم مشود.

اینجا نتهای که مخواهیم عرض کنیم، این است که ما اگر آمدیم این مطلب را قائل شدیم که احام در شرایع سابقه نیز مانند
شریعت ما به عنوان قضیه حقیقیه است، نتیجه مگیریم که به اطلاق زمان و اطلاق که دلالت بر دوام دارد، استدلال مکنیم و

دیر نیازی به استصحاب نداریم. 

در جلسه گذشته عرض شد برخ از اصولیین مگویند: احام در شرایع گذشته را استصحاب کنیم و بوییم ربا در شریعت
موس حرام بوده، الآن ش مکنیم آیا ربا حرام است یا نه؟ استصحاب مکنیم بقای حرمت را. همانطور که عرض کردم،
برخ از اصولیین مگویند: استصحاب مخدوش است و بعض از ارکان استصحاب در اینجا وجود ندارد. توضیحش این

است که در استصحاب یقین سابق، ش لاحق و وحدت قضیه متیقن و مشوکه لازم است. کسان که اشال مکنند،
مگویند یا ما یقین سابق نداریم؛ اینجا ربما یدّع که یقین سابق وجود ندارد؛ ما نمدانیم احام که حضرت موس آورده

برای تمام بشر ال یوم القیامه بوده که بوییم یقیناً ی زمان این حم برای ما هم بوده یا آنه این حم برای قوم موس بوده
است؟ این فایدهای ندارد؛ باید یقین داشته باشیم که قبلا در حق ما این احام بوده است و یا مگویند بله، یقیناً این احام در

حق ما بوده، اما یقین به ارتفاع داریم. در حال که در استصحاب ش در ارتفاع لازم است؛ ما الآن یقین داریم با آمدن شریعت
پیامبر(ص) تمام شرایع گذشته منسوخ شده است؛ پس یقین به ارتفاع داریم، لذا ارکان استصحاب مختل است. عرض ما این

دانیم بیع صبگویید نمکنید، م تمس "عیالْب هال لحخواهید به "ام آییم. شما وقتما سراغ استصحاب نم است که اصلا
هم درست است یا نه؟ اطلاق "احل اله الْبیع" مگوید شارع نفرموده بیع بالغ حلال است؛ اطلاق، بیع صب را هم شامل

مشود.

مواردی که مآیید به عموم یا اطلاق تمس مکنید، اصلا جای برای استصحاب نیست؛ تمس به عموم یا اطلاق مسأله را
که اصل لفظ است و تا مادام اصل عمل ه استصحاب یبه اصول لفظیه و حال آن برد در باب ظواهر، در باب تمسم

داریم، نوبت به اصل عمل نمرسد. ما در اینجا وقت اثبات کردیم قضایا و تشریعهای که در زمان حضرت موس شده به
صورت قضیه حقیقیه بوده، به اطلاق و عموم آن تمس مکنیم و دیر نیاز و مجال برای رفتن سراغ استصحاب نیست.

مثال دیری عرض کنم که روشنتر شود. الآن شما ش کنید قصاص جایز است یا نه؟ اگر ش کردید در زمان خودمان
قصاص جایز است یا نه؟ مگویید: آیه قرآن دارد {و لَم ف ٱلْقصاصِ حیۈةٌ} و آیه قرآن اطلاق زمان دارد ال یوم القیامه را

مگیرد، مگویید: با وجود اطلاق زمان دیر نوبت به استصحاب نمرسد.

هست ول جای اطلاق زمان {ٌۈةیاصِ حصٱلْق ف مَل و} .کندزدید فرق م که قبلا زنید با مثالکه شما م سؤال: این مثال
در مثال قبل مدانیم که برای اولین بار در زمان یهود تشریع شده؟ جواب: ما مگوییم در زمان که پیامبر(ص) فرمود، احتمال

مدهیم برای مسلمانان صدر اسلام بوده است؛ چون خطابش به آنها بوده و مسلماً خود خطاب شامل ما نمشود. مآیند از

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=179
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=179


راه قاعده اشتراک وارد مشوند و اینه ما هم با آنها مشترک به تلیف هستیم. اما اگر قاعده اشتراک را نداشتیم، خطاب به
معدوم که قبیح است و شامل ما نمشود. در مورد احام زمان پیامبرِ خودمان همین احتمال را مدهیم. البته اینجا اشارهای که

شما فرمودید، نتهای در برخ از عبارات امام(ره) است که آن را ببینید.

بِیلن سدٌّ عص کنیم. {وخوب دقّت کنید؛ ترتیب بحث این شد که اگر ما باشیم و آیه شریفه، از آن حرمت ربا را استفاده م
ٱله} مثل اکل مال بالباطل مبغوض دائم عنداله است و به لسان فن و علم این شد که این قضیه حقیقیه است و به همه

زمانها مربوط مشود. چون اگر قضیه خارجیه بخواهد باشد، معنایش این است که {و صدٌّ عن سبِیل ٱله} در بعض از
زمانها حرام است در حال که یقین داریم برای همیشه حرام است. وقت قضیه حقیقیه شد، تمس مکنیم به عموم و اطلاقش

و دیر نیازی به استصحاب یا اصالت عدم نسخ نداریم.

شبههای باق مماند که مرحوم امام احتمال دادند و آن این است که اگر کس گفت من از معجزات پیامبر شما قانع نشدم
نعوذباله و بر همان یهودی بودن خودم مخواهم باق بمانم، بالاخره این شخص هنوز به آن احام ملف است و نمشود گفت
این احام فقط برای مردم تا زمان پیامبر بوده، وقت پیامبر ما آمد، تمام آن احام کنار گذاشته مشود؛ البته کس خلط و توهم
نند که پس نسخ چ شد؟ مگوییم: آنچه منسوخ شد، نبوت حضرت موس و عیس بود؛ آنچه منسوخ شد، اصل شریعت آنها

بود؛ اما دلیل نداریم که تمام احام منسوخ شده است و شاهدش هم همین بود که در سالهای زیادی که پیامبر در مه بوده قبل
از هجرت، اینطور نبوده که پیامبر فرموده باشد تمام آن احام که برای یهودیها بوده، همه را منسوخ کردم؛ شما هم فعلا هیچ

حم ندارید؛ فقط بویید "لا إله إ اله تفلحوا"! اینطور نبوده و تمام احام شریعت سابقه، برای اینها هم بوده است، ا ما
خرج بالدلیل. این نتهای که لازم بود راجع به مطالب جلسه گذشته تمیل کنیم. البته نسبت به این فرمایش مرحوم امام، ایشان
مفرمایند: احتمال مدهیم عنوان یهود دخالت داشته باشد به عنوان قضیه حقیقیه؛ مفرمایند: همین احتمال جلوی استدلال را

مگیرد.

بررس استدلال به آیات 130 و 131 سوره آلعمران بر حرمت ربا

بحث در مورد این آیات شریفه تمام شد؛ آیهی دیری که باید شروع کنیم، که مشود چهارمین آیه از آیات ربا، آیات 130 و
الَّت اتَّقُواْ النَّار ونَ *وحتُفْل مَّللَع هاتَّقُواْ ال فَةً واعضافًا معضا اِبلُواْ الرکتَا نُواْ لاآم ا الَّذِینهیا ا131 سوره آلعمران است {ی
اعدَّت للْافرِین}. اجمال آیه این است که خدواند خطاب به اهل ایمان مفرماید: ربا نخورید. عنوان "اکل" مثل (و لا تَاکلُواْ

اموالَم بینَم بِالْباطل) مراد خصوص خوردن ظاهری نیست؛ بله مراد هر نوع تصرف است. آیه مفرماید: ربا نخورید
اضعافاً مضاعفه و تقوا داشته باشید؛ از خدا بترسید شاید رستار شوید. آیه دلالت دارد ی از بزناههای تقوا در مسأله ربا

است؛ کس که نتواند دست از ربا بشد، قدرت ندارد خودش را به مرحله تقوا برساند.

خورد گرفتار آتشکه ربا م کس یعن {رِینٰفْلل دَّتعا ٱلَّت ٱتَّقُوا۟ ٱلنَّار و} :فرمایدمهم در آیه بعد است که م ته خیلن
مشود که برای کفار آماده شده است. همینجا مفسرین به تاپو افتادند که کس که ربا مخورد با ربا از اسلام خارج

نمشود؛ به حسب اعتقادات ما نه به حسب اعتقادات که خوارج دارند، انسان با ربا از اسلام خارج نمشود؛ انسان که از رقبه
ٱلَّت ٱتَّقُوا۟ ٱلنَّار شود که برای کفار آماده شده؟ {وم فرماید اگر ربا بخورد گرفتار آتشاسلام خارج نشده، چطور خدواند م
اعدَّت للْٰفرِین} که خیل تعبیر تان دهندهای است. در پاسخ به این سؤال چه باید گفت؟ چرا فرموده از آن آتش که برای کفار

آماده شده اجتناب کنید؟

فخر رازی گفته است: مراد این است که اگر کس ربا بخورد و حرمت ربا را انار کند، این حم مسلّم را اگر انار کرد، کافر
مشود. کس که ی از ضروریات را انار کند، کافر است و کس هم که کافر است، باید در روز قیامت گرفتار آتش شود آنهم

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=160
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=160
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=160
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=130
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=131
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=130
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=130
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=131
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=131
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=131
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=131


ناری که برای کفار است. در حقیقت فخر رازی گفته است ما در اینجا باید ی تقدیری را بیریم. این ی احتمال که در این آیه
تقدیر گرفته شود، بوییم اگر کس حرمت ربا را انار کرد عنوان کافر را دارد و در آتش کفار است.

توانیم ادعا کنیم اگر کسته تفسیری؛ بر حسب آیات شریفه قرآن ماست و هم ن ته فقهتهای اشاره کنم که هم ندر اینجا به ن
ی از احام شرعیه را در مقام عمل عمداً مخالفت کرد ولو در اعتقاد مخالفت نند، مثلا عمداً نماز نخواند، مستطیع هست و
عمداً حج نمرود؛ بوییم عنوان کفر واقع بر او صدق مکند هرچند که کافر اصطلاح که احام بر او مترتب است بر او

صدق نند؛ اما کافر واقع هست. در آیه شریفه حج دارد {و له علَ ٱلنَّاسِ حج ٱلْبیتِ من ٱستَطَاعَ الَیه سبِیلا ۚ و من کفَر فَانَّ
ٱله غَن عن ٱلْعالَمین}؛ "من کفر" یعن چه؟ "من کفر" یعن کس که وجوب حج را انار کند و کافر شود، ظاهر آیه این نیست

که کفر را به کفران لغوی معن کنیم؛ این بر خلاف ظاهر است.

،و نه مخالفت مقطع آنهم مخالفت دائم دستور اله نیم که مجرد مخالفت کردن با یتوانیم از قرآن این استفاده را بما م
اگر کس بنا گذاشت که عملا نماز نخواند، یا بنا گذاشت حج نرود، زکات ندهد، عنوان کفر واقع بر او صدق مکند؛ هرچند به

حسب ظاهر چون شهادتین را گفته مسلمان است و محوم به کافر بودن نیست؛ لذا، اگر مرد باید برایش نماز بخوانند؛ در
قبرستان مسلمانها دفنش کنند و احام مسلمین را دارد؛ اما باطناً کافر است و یوم القیامه محور و ملاک عذاب مربوط به کفر

واقع است.

نظیر این مطلب را در باب اهل کتاب متوانیم بوییم. اهل کتاب وقت که مگویند: "المسیح ابن اله" وقت مگویند: "عزیر
ابن اله"، این خودش شرک است و در این معنا تردیدی نیست؛ هرچند این شرک واقع را دارند ول نمشود به اینها گفت

مشرک. عنوان مشرک احام خاص دارد؛ اما اینها شرک واقع دارند و روز قیامت به اعتبار همین شرک واقع عقاب
مشوند؛ اما به حسب ظاهر در دنیا، عنوان مشرک را ندارند و لذا در ذیل آیه {و  تَنحوا۟ ٱلْمشْرِکاتِ}، مرحوم علامه

طباطبائ مگویند: اهل کتاب شرک را دارند اما " لا یصدق علیهم المشرک" عنوان مشرک بر اینها صدق نمکند.

در اینجا هم همین را بوییم، که اگر کس با حم اله در تمام عمرش مخالفت کند، عنوان کفر را دارد، کفر واقع را دارد و
دیر لازم نیست کلام فخر رازی را بوییم که در اینجا باید چیزی را در تقدیر بیریم. اینهم احتمال است که ما مدهیم.

سؤال: روایات هم فرمایشات شما را تایید مکنند؛ امیرالمومنین مفرمایند: فاصله بین کفر و ایمان ترک نماز است. جواب:
توجیه شهادتین؛ پس، باید آن را ی بله، ظاهر بسیاری از روایات هم همینطور است؛ منتها فقها خودشان گفتهاند: اسلام یعن
کنیم، ما آن را کفر واقع و اعتقادی معنا مکنیم و ملاک ثواب و عقاب هم همین است. آقایان اگر مخواهند مراجعه کنند، به
} مراجعه بفرمایید. مرحوم علامه آنجا این مساله را فرمودهاند که مجرد اینه شرک در واقع ذیل آیه {و  تَنحوا۟ ٱلْمشْرِکاتِ

اهل کتاب وجود دارد نمتوانیم بوییم آنها مشرک هستند.

حالا این ی مقدار با بحث مشتق اصول هم ارتباط پیدا مکند که در مشتق اصول وقت مخواهیم به کس بوییم "ضارب" یا
"عالم"، اینجا مبدأش فرق مکند. مبدأ در عالم ی چیز است، در ضارب چیز دیر و در متق شء سوم است. در بعض از

مبادی مله دخالت دارد؛ در بعض از مبادی مجرد حدوث کاف است، اما در باب شرک اینطور نیست که بوییم به مجرد
اینه در واقع شرک باشد، بوییم هذا مشرکاً. ما در بحث آیات ناح در خصوص {و  تَنحوا۟ ٱلْمشْرِکاتِ} مناقشهای در
فرمایشات مرحوم علامه داریم؛ ول اصل این کبری درست است که به مجرد صدق ی عنوان، صفت بر آن شخص صدق

نمکند. و این در خیل از جاهای تفسیر و فقه مفید است.

اما بحث خیل مهم این است که "اضعاف مضاعفه" یعن چه؟ سه چهار احتمال در آن وجود دارد که آیا این قید، قید احترازی
است یا آنه به عنوان قید غالب ذکر شده و یا طبیعت ربا اضعاف مضاعف است. احتمالات است که در این آیه وجود دارد. ما
این بحث را محرم و صفر تعطیل مکنیم؛ چون آقایان اشتغال به عزاداری و منبر دارند و بعد از صفر اگر توفیق بود إنشاءاله

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=221
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=221
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=221
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=221
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=221


بحث را دنبال مکنیم.

                                                                                            و صلّ اله عل سیدنا محمد و آله الطاهرین


