
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 3 »

در تاریخ ۱۳ بهمن ۱۳۸۸

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 3
جلسه 66 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

چیده بحث گذشته

بحث در این بود که آیا قاعده «عل الید» ، شامل منافع مشود یا نه؟ مرحوم شیخ(ره) فرمودند شامل منافع نمشود و ما
نمتوانیم از قاعده «عل الید» ضمان منافع را استفاده کنیم. آناه این مسأله مطرح مشود که در باب إجاره، اگر حدیث

«عل الید» دلالت بر ضمان در اجاره فاسد نسبت به منافع آینده نند، از چه راه متوان ضمان آن منافع را در اجاره فاسده
استفاده کرد؟ بحث را اینطور آغاز کردیم که أدله کسان که قائل هستند حدیث «عل الید» شامل منافع نمشود چیست؟ گفتیم

ادلهای دارند، سه دلیل آنها را تا بحال بررس کردیم.

دلیل چهارم بر عدم شمول

دلیل چهارم؛ دلیل است که محقق اصفهان (اعل اله مقامه الشریف)در حاشیه ماسب ذکر کرده و فرمودهاند به نظر ما این
دلیل وجیه است و آن این است که؛ «إنّ ظاهر قوله "حت تؤدی" کون عهدة المأخوذ مغیاة بأداء نفس المأخوذ»؛ در حدیث
«عل الید» ؛ ی غایت وجود دارد «عل الید ما أخذت حت تؤدیه» ، از این غایت استفاده مشود که «ضمان»، مغی به
ادای مأخوذ است. یعن ضمان تا زمان ادامه دارد و عهده مشغول است که آنچه را که أخذ کرده ادا کند. این ظاهر حدیث

است. سپس مفرماید «و المنافع لتدرجها ف الوجود لا أداء لها بعد أخذها ف حد ذاتها، لا کالعین الت لها أداء ف حد ذاتها
و إن عرضها الامتناع ابتداء أو بقاء»؛ منافع به حسب ذات، یعن به عنوان اول خودشان و ف حد ذات، قابل ادا نیست. چون

منافع وجود تدریج دارند، تدریج الوجود هستند، لذا قابل أدا نیست.

وقت قابل أدا نشد، این غایت وقت در مورد منافع معنا نداشت، معلوم مشود که از مورد این حدیث خارج است. اگر کس در
مورد «عین» به محقق اصفهان(ره) اشال کند که عین و اعیان، تا زمان که موجود هستند قابل ادا هستند، بعد آن که عین تلف
شد، عین هم دیر قابل ادا نیست. محقق اصفهان(قده) در جواب مفرماید: اعیان، بالذات قابل اداست، یعن ف فرض الوجود

و به حسب ذات قابل اداست، اگر در فرض قابل ادا نباشد، این بالعرض است. امتناعش بالعرض است، اما بالذات قابل
اداست. اما منافع، أصلا بالذات قابل ادا نیستند. به حسب ذات و اول، چون تدریج الوجود هستند قابل ادا نیستند. 

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


نقد بر کلام محقق اصفهان(ره)

محقّق اصفهان(ره) در ادامه کلامشان دو مطلب را ذکر مکنند که مفرمایند بنظر ما این دو مطلب؛ لا یجدی شیئاً؛ یعن دو
نیست. ی فرماید به نظر ما حرفهای قابل قبولخواهد در مقابل این دلیل قرار گیرد و آن را تضعیف کند؛ ممطلب که م

کلام که مرحوم شیخ محمد کاظم شیرازی(ره) در کتاب بلغة الطالب مفرماید‐که این کتاب ی از حواش دقیق ماسب
است که متأسفانه کامل هم نیست‐. محقق اصفهان(ره) از ایشان نقل مکند که ایشان گفته غایت در این روایت، محدِّد

موضوع است و اگر محدّد موضوع شد، دیر آنچه که شما در صدد آن هستید که بویید ضمان در جای است که أدا ممن
هست، نتیجه نمگیرید. توضیح این کلام این است که روایت که مگوید «عل الید ما أخذت حت تؤدیه»؛ این «حت تؤدیه»

قید موضوع است، یعن «المأخوذ» ( ما أخذت ) که موضوع است، «المأخوذ غیر المؤدی» ؛ مال مأخوذی که بر گردانده
نشده، مورد ضمان است، «غیر المؤدی» قید برای موضوع قرار مگیرد. وقت قید موضوع قرار گرفت، از آن شرطیت ادا در

ضمان استفاده نمشود. مثل اینه از اول اینطور فرموده؛ مال که نزد شماست و هنوز به مال برنرداندهاید را ضامن هستید.
اما این بدان معنا نیست که ضمان در جای است که أدا امان داشته باشد.   

جواب از اشال

محقق اصفهان(ره) مفرماید این مطلب مرحوم شیرازی(رض) «لایجدی شیئاً» ، برای اینه اگر ما محدّد موضوع هم قرار
دهیم، باز هم از آن، شأنیت الادا را استفاده مکنیم، یعن باز هم استفاده مکنیم مال مضمون، چیزی است که شأنیت أدا دارد،

و ضمان به چیزی تعلق پیدا مکند که شأنیت أدا دارد، و اگر چیزی از اول قابلیت ادا نداشته باشد، مشود از نوع سالبه به
انتفاء موضوع، که آنجا دیر ضمان نیست، چون قابلیت ادا ندارد. لذا مفرماید باز ما شأنیت الأداء را استفاده مکنیم.

اشال دوم بر محقق اصفهان(ره)

ا عرف این منافعالوجود است، ام وید گرچه منافع، تدریجب ن است کس(ره) این است که ممم محقّق اصفهانمطلب دو
که وجودات متعدد در زمانهای متعدّد دارد، را به عنوان ی وجود واحد فرض مکند. این تشبیه را من عرض مکنم؛ مثل اینه

مگوییم نماز با اینه رکوع دارد، قیام دارد، سجده دارد، اذکار دارد، اما در حم شء واحد است. این شخص هم مگوید
گرچه منافع، تدریج الوجود است، أما این منافع تدریج را بعنوان وجود واحد فرض مکنیم. بعد مگوید اگر وجود واحد

شد، بر اول این وجود، ید و إستیلا صدق مکند، بر آخر این وجود، هم ید صدق مکند. یعن وقت تمام اینها وجود واحد شد،
آن منفعت لحظه اول را که استیفا کرد، بر آن استیلا پیدا کرد، گویا بر تمام این وجود استیلا دارد. از آن طرف، آخرین جزئ را
که برگرداند، أدای او بمنزله أدای تمام این منافع گذشته است. بر طرف اول؛ ید، و بر طرف آخر؛ أدا صدق کند. لذا با این بیان،

مخواهند در منافع أدا را تصویر کنند.

جواب از اشال

محقّق اصفهان(ره) مفرمایند این بیان هم «لا یاد یفید شیئاً» . چرا؟ مفرمایند محل کلام ما در ضمان منافع فائته یا منافع
الید» ضمان را اثبات کنیم؟ شما أدا را در منفعت ونه با «علکه فوت شده چ وییم در منافعخواهیم ب مستوفات است. م
که فوت نشده مآورید. این ربط به کلام ما ندارد. حالا آن آخرین جزء که هنوز فوت نشده را به صاحبش بر مگردانید. این



چونه ضمان منافع فوت شده را إثبات مکند؟ مفرمایند مقصود و مراد؛ إثبات ضمان منافع فائته و منافع مستوفات است،
اما این أدای را که شما تصویر کردید، در منفعت غیر فوت شده است، که در منفعت غیر فوت شده، ضمان نیست. ادا هست،

ضمان نیست. لذا مفرمایند به درد ما مخورد.

کلام محقق اصفهان(ره) در کتاب الإجاره

بنام «بحوث ف (ره) کتاباسب است. محقق اصفهان(ره) در حاشیه مکه تا اینجا گفتیم، کلمات محقق اصفهان مطالب
الفقه» دارد؛ ی بحثش؛ بحث اجاره است. آنجا(بحوث ف الفقه، کتاب الاجارة، ص98 و 99) چون نظر ایشان مثل نظر شیخ
انصاری(ره) است که عل الید شامل منافع نمشود، اینطور بیان کردهاند: «إن مقتض "عل الید ما أخذت حت تؤدى" أنّ ما
یدخل ف العهدة بوضع الید علیه ما کان أدائیا و کان قابً للأداء بعد أخذه، و هذا شأن العین، و أما المنافع فما فات منها و

ه المأخوذة فغیر أدائیة بنفسها و ما لم تفت فه غیر مأخوذة و لا کلام فیه‌» ؛

فرمودهاند مقتضای «عل الید» این است که آن مال در عهده قرار مگیرد که أدائ باشد، یعن قابل ادا باشد. و أدائ بودن؛
شأن أعیان است، و منافع که فوت شده، دیر قابل ادا نیست. غاصب ی خانهای را ی سال غصب کرده، منافع این خانه
قابل ادا نیست. آن منافع آینده که هنوز نیامده و فوت نشده، آن أصلا مأخوذ نیست. لذا این بیان موجز را هم در کتاب الاجارة

دارند. امام(رض) در کتاب البیع، این عبارت کتاب الاجارة را نیاوردهاند. از عبارت حاشیه ماسب هم آن مطلب دوم از آن دو
مطلب أخیر را متعرض نشدهاند. اما آن صدر کلام محقق اصفهان(ره) در حاشیه ماسب را آوردهاند. 

خلاصه کلام محقّق اصفهان(ره)

قبل از بیان کلام امام(رض) و اشالات بر ایشان، عرض مکنیم که کلام محقق اصفهان(ره) در سه مطلب خلاصه مشود. ‐
ی از نات جالب در محاضرات محقق خوئ(ره) این است که گاه اوقات دو صفحه کلام محقق نائین(ره) را نقل مکنند،
بعد مفرمایند «و ملخص کلامه ف ضمن امور» ؛ مشخص مکنند مرحوم نائین(ره) چند مطلب اینجا بیان کرده است. این
ی از کارهای است که به فهم انسان و اشال بر مطلب، کم مکند‐. محقق اصفهان(ره) سه مطلب دارد. مطلب اول ؛
مفرمایند بر حسب حدیث «عل الید» ، ضمان مستفاد از این حدیث جای است که أدا بالذات امان داشته باشد، و لو أدا
بالعرض ممتنع شود، در منافع، أدا بالذات امان ندارد. مطلب دوم؛ از روایت استفاده مشود که لاأقل باید شأنیت الأداء در
مضمون باشد. مطلب سوم؛ این است که أصلا نزاع در ضمان منافع فوت شده یا منافع مستوفات است، أما در منافع که

هنوز فوت نشده یا غیر مستوفات است، ادا تصور نمشود، چون در آنها أخذ وجود ندارد. نتیجه کلام محقق اصفهان(ره)؛ عدم
جریان ضمان در منافع فوت شده و منافع مستوفات است.

اشالات امام(رض) بر محقق اصفهان(قده)

امام(رض) بر کلام محقق اصفهان(ره) شش اشال وارد کردهاند. ی ی اینها را بیان مکنیم.



اشال اول امام(رض)

در اشال اول، امام(رض) مفرماید این کلام محقق اصفهان(ره) با ی کلام که عن قریب بیان کردهاند، منافات دارد. محقق
اصفهان(ره) قبول دارد که متوان منافع را تقدیری الوجود قرار داد. مطلب که در جلسه قبل عرض کردیم و امام(رض) سه

اشال بر آن کردند، که منافع؛ مقدرة الوجود است. یعن الان فرض وجود منافع مشود و با فرض وجود منافع، تملی و
تمل صحیح است، با فرض وجود منافع، استیلا و ید بر آن صدق مکند. امام(رض) وقت مخواهند نتیجه بیرند مفرمایند

اگر تقدیری الوجود بودن مصحح است و راه را برای تملی و استیلا و ید باز مکند، بویید ی از آثارش هم شأنیت الاداء
است. اگر شما مگویید الان طرفین یا عقلا وجود منافع، مثلا منفعت این ده سال را فرض مکنند، و با همین فرض، شما

کنید چیزی که معدوم است قابل تملیکند، فرض مم شدید، و صاحب خانه منفعت این ده سال را به شما تملی مال
نیست، مگویید فرض وجودش شده است. اگر فرض وجود، تملی و تمل و استیلا و ید را درست مکند، پس همین فرض

وجود، شأنیت الاداء را هم باید درست کند. این اشال اول امام(رض) است.

جواب از اشال امام(رض)

ما اینجا ی تعلیقهای بر فرمایش ایشان داریم و آن این که گفتیم تقدیری الوجود بودن، متواند ملیت را درست کند، متواند
استیلا را هم درست کند، اما «أدا» با فرض الوجود تمام نمشود. یعن ملازمهای نیست که اگر گفتیم منافع، وجود تقدیری
دارند، أدای شأن هم پیدا کند. این دیر بست به اعتبار عقلا دارد. عقلا مگویند چیزی که برای آن فرض وجود شد، همین

اندازه که تملی و تمل اعتباری محقق شود، موجود است. تملی و تمل ی امر اعتباری است، همین اندازه که استیلای
اعتباری برای آن مشود، وجود دارد. عقلا الان اعتبار مکنند که این شخص بر منافع، استیلا دارد، اما عقلا در باب أدا، اعتبار
نمکنند. و لو منافع را مقدر الوجود بیرند، اما نمگویند الان اینجا با فرض وجود، دیر أدا و شأنیت ادا آمد. شأنیت أدا و أدا

ی چیزی مربوط به ذات و واقع شء است و در آنجا اعتبار راه پیدا نمکند. تملی و تمل ی امر اعتباری است، این امر
اعتباری را مشود در وجود اعتباری هم آورد. أصلا بر وجود اعتباری مشود صد اعتبار آورد، اما أدا ی امر واقع است، یا
خود أدای بالفعل یا شأنیت الأدا. اگر چیزی که شأنیت الادا ندارد، برای او فرض وجود کردم، چطور متوانم بویم شأنیت الادا

هم محقق مشود؟ لذا این اشال ایشان بر محقق اصفهان(ره) وارد نیست.

اشال دوم امام(رض) و جواب از آن

در اشال دوم مفرمایند «إمان الأداء ف الجملة کافٍ ف حفظ ظهور الغایة، و لا یلزم إمان الأداء بجمیع خصوصیاتها، و
تمام وجودها، فتأمل» ؛ روایت مگوید «عل الید ما أخذت حت تؤدیه» ، اگر أدا نسبت به عین ممن بود، همین کاف است،
لازم نیست که هم نسبت به عین ممن باشد و هم نسبت به منافع أدای ف الجمله کاف است. بعد ی «فتأمل» دارند، که ظهور

در این دارد که از روایت استفاده مشود آنچه که متعلق ضمان است باید قابلیت أدا را داشته باشد، اگر عین، متعلق ضمان
است، باید أدایش ممن باشد، اگر منافع متعلق ضمان است، باید أدایش ممن باشد. در باب إجاره، عین مستأجره متعلق

ضمان نیست، اما منافعش متعلق ضمان است. پس در هر کدام باید به لحاظ خودش بررس کنیم.



اشال سوم امام(رض)

امام(رض) در اشال سوم مخواهند همان مطلب که محقق اصفهان(ره) از قول مرحوم شیرازی(رض) نقل کرد، را تثبیت
کنند و آن این است که ما غایت در این روایت را بعنوان محدّد موضوع قرار دهیم. محدّد موضوع؛ یعن قید موضوع، یعن گویا

از ابتدا غایت نبوده، از اول فرموده «الضمان ف المأخوذ غیر المؤدی» . امام(رض) در جواب سوم همین را قبول مکنند.
مفرمایند أصلا روایت، نظری به «تأدیه» و «امان تأدیه» و «عدم امان تأدیه» ندارد. اگر از اول شارع فرموده بود مال که
گرفتید و هنوز بر نرداندهاید، این مال متعلق ضمان است، آیا شما مگفتید پس ضمان، مشروط به جای است که أدا امان
داشته باشد؟ خیر، این مانند این است که مگوییم اگر مال این طلبه را گرفتید، ضامن هستید. «طلبه»، قید آن مال باشد. این

معنایش این نیست که ضمان در جای است که فقط مال، مال طلبه باشد. خود امام(رض) دو مثال مزنند و مفرمایند در «کل
شء ل حلال حت تعلم أنّه حرام» ، اینه شما این «حلیت» را برای شء مآورید، آیا در جای است که بوییم امان علم

هم باشد؟ آیا کس مگوید این «کل شء ل حلال» در جای است که امان العلم باشد؟ خیر. یا در مثل «کل شء نظیف
حت تعلم انه قذر» ، آیا مگویید این «کل شء نظیف» در جای است که امان علم به قذارت باشد؟ هیچ کس چنین توهم را
نمکند. در «عل الید ما أخذت حت تؤدیه» مفرماید غایت در اینجا مثل غایت در این دو حدیث است، که قید موضوع است.

یعن شما «کل شء ل حلال حت تعلم أنّه حرام» را چونه معنا مکنید؟

مگویید «الشء غیر المعلوم حرمته حلال»، اینجا هم همینطور است، بوییم «المأخوذ غیر المؤدی مضمون» ، که این قید،
قید برای موضوع است. والد راحل ما(رض) در کتاب الاجاره(شرح تحریر الوسیلة، ص339)، ی مثال سوم را آوردهاند.

ایشان مفرماید در مثال «البیعان بالخیار ما لم یفترقا»، آیا مگویید این برای جای است که امان افتراق باشد، اما جای که
امان افتراق نباشد، خیار مجلس ندارد؟ هیچ کس چنین حرف نمزند. مفرمایند جای که بایع و مشتری، ی نفر واحد است،

مثلا هر دو به ی نفر وکالت دادهاند، اینجا افتراق معنا ندارد، اما مع ذل خیار مجلس هست. لذا مفرمایند که ما این قید را
قید محدّد موضوع قرار مدهیم. به نظر ما این اشال سوم، جدّاً متین است و آن را قبول کردیم.

اشال چهارم امام(رض) و جواب از آن

در اشال چهارم فرمودهاند جمود بر ظاهر حدیث و اینه بوییم حدیث حتماً شأنیت الادا را در ضمان شرط مداند، لازمهاش
این است که فقط ضمان در عین موجوده باشد، اما جای که عین، معدوم مشود، دیر شأنیت ادا ندارد. وقت عین از بین

رفت، دیر شأنیت الادا ندارد. به نظر ما از توضیح که برای کلام محقق اصفهان(ره) دادیم که مراد ایشان از «أدا» آن چیزی
است که به حسب ذاتش، أدا در آن ممن باشد. عین، بالذات امان ادا را دارد، اما الان که معدوم شده، بالعرض امان ادا

ندارد. پس به حسب ذات، امان ادا دارد.

اشال پنجم و ششم امام(رض)

مرحوم امام(رض) دو اشال دیر هم بیان کردهاند. ما اشال پنجم و ششم ایشان را هم مورد مناقشه قرار دادیم. حالا وقت
گذشته و در این بحث که آیا حدیث «عل الید» شامل منافع مشود یا خیر، ی کلام هم مرحوم آخوند خراسان(ره) در

حاشیه ماسب دارند. إن شاء اله اینها را بعداً تمیل مکنیم.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.




