
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 3 »

در تاریخ ۱۱ بهمن ۱۳۸۸

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 3
جلسه 64 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

دلیل دوم بر قاعده «ما یضمن»

دومین دلیل که مرحوم شیخ(ره) در ماسب بر قاعده «ما یضمن» اقامه فرمودهاند؛ حدیث «عل الید ما أخذت حتّ تؤدیه»
است. مرحوم شیخ(ره) مفرماید ما متوانیم با این حدیث استدلال کنیم که در مقبوض به عقد فاسد، اگر مشتری مبیع را گرفت

و بر آن ید پیدا کرد و مبیع در ید او تلف شد، قاعده «عل الید» دلالت بر ضمان او دارد، و مفرماید دلالت این حدیث؛ ظاهر
است و سندش هم منجبر است، که ما راجع به سند و دلالت آن مفصل بحث کردیم.

نتهای که ایشان مفرمایند این است که مورد این حدیث؛ اختصاص به اعیان دارد، یعن اگر کس بر عین ی مال ید پیدا
کرد و عین آن مال در ید او تلف شد، «عل الید» دلالت بر ضمان دارد. اما این حدیث شامل منافع نمشود، شامل اعمال

مضمونه در اجاره فاسده نیست. یعن نمتوان گفت اگر کس به ی اجارهی فاسدی خانهای را اجاره کرد، ما بوییم مشتری
نسبت به منافع ضامن است، حدیث «عل الید» شامل منافع نمشود. نتهای که قبل از ورود به بحث، تذکر به آن لازم است
این است که ما ی وقت دنبال این هستیم که دلیل قاعده را ذکر کنیم. قاعده این است که بین ضمان در عقد صحیح و ضمان

در عقد فاسد، ملازمه وجود دارد. 

هم «قاعده اقدام» و هم «حدیث عل الید» دلالت بر این ملازمه ندارد. اینها اگر دلالت بر ضمان هم دارند، مگویند در عقد فاسد
یا بیع فاسد یا اجاره فاسد، ضمان وجود دارد، اما دلالت بر ملازمه ندارند. لذا نمتوانند دلیل بر قاعده باشد. ول مرحوم

الید ما أخذت حت شیخ(ره) این را بعنوان دلیل بر قاعده ذکر کرده است. از اینجا باید وارد این بحث شویم که آیا حدیث «عل
تؤدیه» شامل منافع هم مشود یا نه؟ اگر کس مال کس را برداشت. مدت از منافع آن استفاده کرد و یا اصلا استفاده هم نرد.

فرض کنید کس دابهاش را به بیع فاسد به کس فروخت. حالا ی دوماه گذشت، عین دابه را که موجود است باید رد کند. آیا
«عل الید» دلالت دارد که این مشتری و آخذ، منافع ی ماه دابه را هم ضامن است؟ أعم از منافع که استفاده کرده و یا

منافع که استفاده نرده است؟ آیا حدیث «عل الید» دلالت بر ضمان در منافع هم دارد یا ندارد؟

فرمایش امام(رض) در أدله عدم شمول حدیث «عل الید» بر منافع

در اینجا جامعترین بحث را امام(رض) ذکر کردهاند. ایشان مجموعاً پنج دلیل یا پنج بیان برای عدم شمول حدیث، نسبت به
منافع ذکر کرده است. دلیل اول؛ خود شیخ انصاری(ره) ذکر کرده است و مفرماید حدیث «عل الید ما أخذت»؛ أخذ نسبت
به منافع معنا ندارد بله نسبت به عین معنا دارد. دلیل دوم؛ امام(رض) مفرماید به شیخ(ره) نسبت دادهاند که ما این نسبت را

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


قبول نداریم؛ که شیخ(ره) مخواهد بوید «عل الید ما أخذت» یعن آنچه که أخذ به ید شود، و أخذ به ید در منافع صدق
نمکند. جواب این وجه اول و دوم، خیل روشن است. جوابش این است که «عل الید ما أخذت» کنایهی از استیلا است،

وقت کنایه از استیلا شد، دیر مراد از ید یا أخذ به ید؛ أخذ حس نیست، مراد این نیست که بوییم باید به همین ید جوارح أخذ
کند تا بوییم منافع قابل أخذ به ید نیستند. اینجا کنایه از استیلا است.

امام(رض) و مشهور که این حدیث را کنایه از استیلا مدانند، از همین راه جواب مدهند. لن ما قبلا تحقیق کردیم به نظر
رسید که کنایه از «تصرف» است نه کنایه از «إستیلا». «تصرف» عرفاً هم نسبت به عین معنا دارد و هم نسبت به منافع معنا

دارد، خصوصاً در منافع مستوفات، در آنجا هم تصرف معنا دارد. وقت تصرف معنا داشت، لذا حدیث از این جهت شامل
منافع مشود. 

پس مجرد کلمه أخذ یا ید، نمتواند مانع از شمول حدیث نسبت به منافع باشد، چون اینجا مگوییم مراد؛ أخذ و ید ظاهری که
نیست، همین اندازه که مگوییم اخذ ظاهری و ید ظاهری مراد نیست، حدیث کنایه است. یا روی حرف مشهور؛ کنایه از استیلا

است، یا بوییم کنایه از تصرف است که ما اختیار کردیم. وجه سوم(که وجه عمده است)؛ مگویند قبول داریم که حدیث؛
کنایه از استیلا است، اما مدع مگوید استیلای بر منافع غیر معقول است.

در استیلا؛ فقط استیلای بر عین امان دارد، اما استیلای بر منافع، غیر معقول است. چرا؟ استیلا از امور اضاف است؛ دو
سطح انسان روی ی تا این دو طرف نباشند، استیلا معنا ندارد. وقت علیه. یعن مستول ی ،مستول طرف لازم دارد، ی

مایستد، مگویند «استول عل السطح» ؛ استیلای بر سطح دارد، مستول، زید است، مستول علیه؛ سطح است. پس از امور
اضاف است.  منافع ی وجود ثابت مستمر نیست. منافع «آناً فآناً، شیئاً فشیئاً یوجد و ینعدم، ثم یوجد ثم ینعدم، ثم یوجد ثم

ینعدم» . مثلا منفعت ی خانه؛ الان در این دقیقه منفعت این خانه نشستن است، ی دقیقه بعد، آن قبل از بین رفته، منعدم
شده، دیر آن قبل باق نمماند، آن بعدی هنوز نیامده است. 

منفعت، ی وجود متصرم است، ی وجودی است که ثبات ندارد و تصرم دارد، وجود متصرم به وجودی مگویند که یوجد
فینعدم، یوجد فینعدم، یوجد فینعدم، آنا فآنا، شیئاً فشیئاً. در نتیجه الان چیزی نیست. الان شما هم مگویید استیلا، مستول علیه
مخواهد، مستول علیه نیست، تا مآید موجود شود، بلافاصله معدوم هم مشود. بر چه چیزی استیلا است؟ لذا اینها مگویند
استیلای بر منافع امان ندارد. باز امام(رض) در کتاب البیع در جواب از این بیان مفرماید: «بأنّ الش‌ء المتصرم یوجد شیئاً

فشیئاً و ینعدم، و ف حال وجوده و لو وجوداً مستمراً غیر مستقر یقع تحت الید، فیون الاستیلاء عل‌ موجود، و إن کان لا
الوجود المستمر علیه، فذل ذی الید المستول ‌تحت الید، و بتلفه یصیر مضموناً عل المستمر آنین، فیقع وجوده الآن یبق

ف عمود الزمان یقع تحت الید بنحو الاستمرار و الانصرام، و بانعدامه یصیر ضامناً شیئاً فشیئا»؛

مفرماید بالاخره در وجود متصرم، در همان آن که مگویید موجود مشود، در همان آن تحت ید قرار مگیرد، در همان آن
استیلا واقع مشود، و لو در آن سابق نبوده، در آن لاحق هم نخواهد بود، اما در همان حال وجودش، بر او صدق استیلا مشود. 

بعد مفرمایند وجود بعدی که مآید، آن هم تحت ید است، وجود سوم که مآید، آن هم تحت ید است. هر ی از این وجودها
در همان حال وجودش، استیلا بر او صدق مکند، در همان حال وجودش، ید بر او صدق مکند. این بیان ایشان است،

در هر آن ثابت مستمر نیست، وجود متصرم است، اما وجود متصرم یعن وجود قار فرماید ما قبول داریم که منافع، یم
ی وجودی است، بعدش هم ی وجود دیری است. در همان حال وجود؛ استیلا و ید بر او صدق مکند. آناه در ی مثال

عین مفرمایند کس که خانه را به دیری اجاره داده، اجارهاش هم صحیح است، و بعد عین مستأجره تلف شد، در کتاب
الاجاره دو مبنا وجود دارد؛ ی مبنا این است که بوییم این اجاره باطل است، قائل به بطلان اجاره شویم. ی مبنا این است

که بوییم با تلف عین مستأجره، اجاره باطل نمشود. اگر قائل به بطلان اجاره شدیم، مفرمایند منافع متأخره این اجاره



مضمونه نیست.

شما وقت مگویید اجاره باطل است، فرض کنید اول این خانه را اجاره داده بودند تا ی سال، ماه اول عین مستأجره تلف
شد، بعد هم به مجرد تلف مگویید اجاره باطل شده است وقت اجاره باطل است معنایش این است که نسبت به منافع آینده

ضمان وجود ندارد. حال اگر ی خانه را به دیری به اجاره فاسده اجاره داد، اگر در این اجاره، عین مستأجره تلف شد، باید
بوییم نسبت به منافع آینده اش ضمان نیست. این فرع، فرع خیل خوب است، دقت کنید؛ خانهای را به اجاره فاسده اجاره

مدهید، حالا عین مستأجره در ید مستأجر تلف شد، مگوییم اگر این اجاره، صحیحه بود، چون به مجرد تلف، کشف از بطلان
اجاره مکرد و نسبت به منافع آینده ضمان نبود، حالا هم که این اجاره فاسد است، اگر عین مستأجره تلف شد، نسبت به

منافع آینده ضمان وجود ندارد. 

مفرمایند روی این بیان؛ مفاد «عل الید» با مفاد قاعده «ما یضمن» ی مشود. روی این فرض که ما بوییم بعد از تلف
عین مستأجره، اجاره باطل است، حالا اینجا هم ی اختلاف وجود دارد، که آیا بطلان اجاره از حین تلف است یا از اساس

باطل است، آن هم ی اختلاف است در جای خودش، ول مگوییم اجاره باطل است.

اجاره که باطل شد؛ معنایش این است که این عقد صحیح تا همینجا بوده است، یعن نسبت به منافع آینده، ضمان نیست. حالا
هم مگوییم اگر همین عقد اجاره، فاسدا واقع شد، و عین مستأجره تلف شد، مگوییم نسبت به منافع آینده ضمان نیست، برای
اینه در صحیحش هم نسبت به منافع آینده ضمان نبوده است. آن وقت تعبیرشان این است که روی این مبنا؛ مفاد «عل الید»
با مفاد قاعده «ما یضمن بصحیحه یضمن بفاسده» ی مشود. اما مبنای دوم این است که اگر در اجاره، عین مستأجره تلف

شد، اجاره باطل نمشود و به قوت خودش باق مماند.

اگر اجاره به قوت خودش باق ماند، مستأجر نسبت به منافع آینده ضامن است. خانه را اجاره کرده ده ماهه مثلا ماه هزار
تومان؛ مجموعا ده هزار تومان مشود. ماه اول عین مستأجره را استفاده کرده و تلف شد. نسبت به آن نه ماه دیر؛ اگر گفتیم
اجاره باطل نیست و اجاره از بین نرفته، این مستأجر باید نسبت به منافع معدومهی آینده، ضامن باشد. چون وقت اجاره باطل
نیست، ضامن است. وقت شما مگویید عقد اجاره باطل نیست، یعن همان پول را که مستأجر گفته برای ده ماه مدهم، باید

همه آن را بپردازد. 

پس در عقد صحیح، نسبت به منافع آینده که الان معدوم است ‐بنابر اینه بوییم با تلف عین مستأجره، اجاره باطل نمیشود‐
ضمان وجود دارد، به مقتضای قاعده «ما یضمن» ضمان وجود دارد، اما «عل الید» اینجا معنا ندارد، چون نسبت به منافع

آینده صدق ید نمکند. وقت عین تلف شد، تلف یعن ید بر منافع، به تبع ید بر عین است. وقت ید بر عین نبود، دیر ید بر منافع
هم نیست، اینجا دیر «عل الید» جریان ندارد. این خلاصه ی فرمایش امام رض . پس کاری که امام(رض) در اینجا کرده این
است که در یجا مقتضای قاعده «ما یضمن» با مقتضای «عل الید» را ی کردند؛ آنجا که قائل به بطلان اجاره مشوند. اما
در ی جا بین «ما یضمن» و «عل الید» تفی شده است؛ آنجا که قائل به عدم بطلان اجاره شویم، در جای که قائل به عدم

بطلان مشویم، مفرمایند «ما یضمن» وجود دارد اما نمتوانیم در اینجا به حدیث «عل الید» استدلال کنیم. اما جای که
قائل به بطلان اجاره مشویم، هم «ما یضمن» هست و هم «عل الید» هست.

نقد و بررس کلام امام(رض)

اینجا چند نته را بعنوان تعلیقه بر فرمایش ایشان داریم. اولین نته این است که اگر عین تلف شود؛ یا حدیث «عل الید»
جریان دارد یا ندارد، چه فرق مکند که قائل به بطلان اجاره و عدم بطلان اجاره شویم؟ شما یا مفرمایید ید نسبت به منافع



معدومه وجود دارد و صدق مکند، که «عل الید» مآید، چه اجاره باطل باشد چه نباشد، یا ید صدق نمکند، که «عل الید»
نمآید.

ما این وجه را نفهمیدیم، و لو ی «فتأمل» هم در کلام ایشان هست که اشاره به اشال دارد، یعن نظر شریفشان این بوده که
این فرمایش اشال دارد، بین بطلان اجاره و عدم بطلان اجاره، در صدق ید و عدم صدق ید فرق نیست. نته دوم در اصل
مطلب است که امام(رض) فرمودند، امام(رض) بالاخره استیلا در شء متصرم را چطور درست کردند؟ فرمودند این شء

متصرم، بالاخره ف حال وجوده یقع تحت الید ، از اینجا هم ید را درست کردند، هم استیلا را. اشال این است که مستشل و
مدع مگوید استیلا و ید در جای است که بقاء داشته باشد، حالا چیزی که بقا ندارد، نه استیلا بر آن صدق مکند و نه ید بر

آن صدق مکند. یوقت ی چیزی را مگویند نیم ساعت،یا ده دقیقه، یا پنج دقیقه، یا ی دقیقه دست شماست، در شء
متصرم مرود روی کمترین کمترین لحظه زمان، که از آن تعبیر به «آن» مکنند. «آن» که عرفا قابل استیلا و قابل ید نیست.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


