
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۰۵ بهمن ۱۳۸۸

بحث برائت
جلسه 60 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

در این بحث که آیا رفع در حدیث رفع در معنای خودش استعمال شده است یا اینه در دفع استعمال شده؟ بیان نمودیم مرحوم
نائین اصرار دارد که مراد از رفع در اینجا دفع است؛ البته قبل از مرحوم نائین مرحوم شیخ اعظم انصاری هم در رسائل همین
مطلب را قائل هستند؛ منتها بیان که مرحوم نائین دارند، آن بیان را مرحوم شیخ ندارند. اما در نتیجه، شیخ هم قائل است رفع
در اینجا به معنای این است که مقتض تأثیر خودش را در اقتضا نداشته باشد. در مقابل، امام(رض) و مرحوم آقای خوئ و

جمع دیری اصرار دارند بر اینه رفع در این حدیث در معنای خودش استعمال شده و به معنای دفع نیست. بیان مرحوم آقای
خوئ را در جلسه گذشته بیان نمودیم و ملاحظه کردید در برخ از نات، بین امام و مرحوم آقای خوئ اشتراک بود؛ هر دو
قائل هستند مقتضای اطلاق در احام در شرایع سابقه دوام زمان است، و حدیث رفع نظر دارد به آن استمرار زمان که از

اطلاق ادلهی احام در شرایع سابقه استفاده مشود؛ به طوری که اگر حدیث رفع را نداشتیم، چنانچه از طریق برای ما ثابت
شود حم در شریعت سابقه موجود بوده، قاعده، اقتضای استمرار و دوام دارد.

استصحاب احام شرایع سابقه

شود استصحاب کرد یا نه؟ برخام شرایع سابقه را موجود دارد که آیا اح در جلسه گذشته عرض کردیم در استصحاب بحث
از بزرگان که ظاهراً مرحوم آخوند خراسان هم جزء این گروه است، قائل هستند استصحاب احام شرایع سابقه مانع ندارد و
ارکان استصحاب موجود است. برخ هم در جریان استصحاب و در وجود ارکان استصحاب ش مکنند و تردید دارند؛ اما
مسئله استصحاب را هم که کنار بذاریم، چه قائل شویم استصحاب احام شرایع سابقه جریان دارد و چه قائل نشویم، اطلاق
ادله احام در شرایع سابقه دیر قابل انار نیست؛ به طوری که اگر با آمدن شریعت اسلام، نسبت به آن حم نف وارد شود،

فَبِها؛ اما اگر نف وارد نشد، اطلاق همان تلیف اقتضای استمرار دارد.

دلیل ام در شرایع سابقه؛ وگرنه اینطور نبوده که در شریعت ما ینظر دارد به همان اطلاق ادلهی اح "تبنابراین، "رفع عن اُم 
از اول بیاید دلالت داشته باشد بر این که در مورد خطا، نسیان و اضطرار، حم وجود دارد و بعد حدیث رفع بیاید آن حم را
بردارد؛ هرچند امام(رض) این مطلب را داشتند ـ که این مطلب در کلمات مرحوم آقای خوئ نبود ـ و فرمودند: ما در برخ از

موارد، متوانیم بوییم ادلهی احام در شریعت ما نیز اطلاق دارد؛ "أقیموا الصلاة" نسبت به نسیان و عدم نسیان، اضطرار و
عدم اضطرار اطلاق دارد؛ اما چون این مطلب شاید در برخ از احام مطرح شود، ما متوانیم مسئله را بطور کل ببریم در

اطلاق ادلهی احام در شرایع سابقه. 

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


خطابات قانونیه در کلام مرحوم امام خمین

کنند ـ شارع وقتام خود ما بیان مته را در ادله احفرمایند ـ البته این نری که در کلام امام هست، این که متهی دین
حم را بیان مکند، این را به عنوان ی خطاب قانون ذکر مکند؛ در خطابات قانونیه، یعن خطاب که به عنوان قانون ذکر

مشود، خصوصیات افراد از قبیل عاجز بودن، ناس بودن، خاط بودن و... در نظر گرفته نمشود؛ معنای این مطلب آن
است که وقت شارع در حدیث رفع مفرماید "رفع عن اُمت" به ارادهی استعمالیه کلمه رفع در معنای خودش استعمال مشود؛
یعن شارع این را نیز به عنوان قانون بیان مکند. در اراده جدّیه رفع، به دفع برمگردد؛ اما در اراده استعمالیه که ی قانون را

بیان مکند، حسن آن قانون این است که به اراده استعمالیه بیاید الفاظ را استعمال کند؛ و بنابراین، گویا مخواهند بفرمایند
کلام مرحوم نائین یا کلام مرحوم شیخ انصاری ـ که مراد از رفع، دفع است ـ مبن بر آن است که روی اراده جدیه بخواهیم

صحبت کنیم و بوییم مراد جدّی از اول کشف مکند ادله احام شامل خاط، ناس، مضطر و ... نمشده است؛ لذا، عنوان
دفع را دارد. اما اگر روی اراده استعمالیه پیش رویم، طبق اراده استعمالیه "أقیموا الصلاة" به عنوان ی قانون استعمال شده

است؛ "رفع عن اُمت" هم در همان معنای خودش استعمال شده است؛ رفع در معنای خودش استعمال شده است؛ لذا، اینجا
نباید مسئله دفع را مطرح کنیم.

این هم نتهی است که ایشان تصریح فرمودهاند. در عام و خاص وقت مگویید "أکرم العلماء" به اراده استعمالیه در عموم
اراده شده است، اما از اول از این علما، علمای عادل را اراده کرده است؛ به اراده جدی، از اول علمای عادل اراده شده است؛

اما به اراده استعمال، همه علما اراده شدهاند. اگر ما اراده جدی را بوییم، دیر تخصیص هم معنا ندارد؛ چون از اول مراد
جدی مولا از علما، علمای عادل است؛ مگوییم مراد استعمالاش عموم است؛ اعم از عادل و غیر عادل؛ و تخصیص مآید در

اراده استعمالیه تصرف مکند؛ مگوید حال که این در عموم استعمال شد، توجه داشته باش که مراد جدی مولا معنای عام
استعمال نیست. به عبارت صحیحتر، تخصیص مآید مراد جدی مولا را روشن مکند؛ اما هنوز اراده استعمال به قوت خود

باق است؛ اگر اراده استعمال از اول در عام نباشد، تخصیص معنا ندارد.
البته اراده استعمال و اراده جدی مطلب است که در اصولیین متأخر مثل مرحوم محقق اصفهان، نائین، محقق عراق و بعد
هم مرحو م امام و دیران مطرح شده است؛ و اساساً آیا دو نوع اراده داریم ی اراده استعمال و ی اراده جدی؟ این هم از

مباحث است که مفصل بحث آن را بیان کردیم؛ و در ذهنم هست که ما وجود دو اراده در استعمالات الفاظ را انار کردیم.
نتیجه تا اینجا این شد که مرحوم نائین و شیخ انصاری رفع را به معنای دفع گرفتند؛ اما امام و مرحوم آقای خوئ رفع را در
همان معنای خودش استعمال مکنند؛ یعن ازالهی شء موجود. و شء موجود را یا از راه اطلاق ادلهی احام در شریعت

خودمان استفاده مکنند و یا از راه اطلاق ادله احام در شرایع سابقه. 

بررس متعلّق در حدیث رفع

بحث دیری که وجود دارد، این است که در حدیث رفع، متعلق عبارت از "ما" در "ما لا یعلمون" است؛ به قرینه "ما اضطروا
إلیه" گفتهاند که "ما اضطروا إلیه" فعل خارج است؛ ی از موارد "رفع عن اُمت تسع"، "ما اضطروا إلیه" است؛ ی هم "ما

لا یطیقون" است. تردیدی نیست که "ما" در "ما لا یطیقون و ما اضطروا إلیه" خصوصاً "ما اضطروا إلیه" فعل خارج است. از
آن طرف هم اگر بخواهیم بوییم که ظاهر حدیث مگوید فعل خارج برداشته شد، مسلّماً درست نیست؛ چون در عالم خارج

موجود است. بحث واقع شده که اسناد رفع به "ما" در "ما اضطروا إلیه" و "ما" در "ما لا یعلمون" چه اسنادی است؟ آیا این
اسناد را اسناد حقیق بیریم یا اسناد مجازی؟ و در نتیجه، آیا اسناد رفع به "ما لا یعلمون، ما اضطروا إلیه" یا "ما لا یطیقون"

اسناد حقیق است یا مجازی؟ در این رابطه، علما بر چهار گروه هستند.
ی گروه مگویند اسناد حقیق است؛ گروه دوم مگویند اسناد مجازی است؛ و این مشود مجاز در کلمه، خود کلمه رفع

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


مجازاً استعمال شده است؛ گروه سوم از راه تصرف عقل وارد شدهاند؛ این مشود مجاز در اسناد؛ و گروه چهارم تقدیر
مگیرند. دو مرتبه عرض مکنم که گروه اول مگویند هیچ چیزی نه در تقدیر گرفته مشود و نه حذف شده است؛ و مجاز در

اسناد هم نیست. و اسناد رفع به "ما" در "ما لا یعلمون" اسناد حقیق است. این گروه نمآیند بحث کنند که آیا مقدّر مؤاخذه
است، تمام الآثار است یا الاثر المناسب است. 

گروه دوم مگویند: اسناد، اسناد حقیق نیست. اینها خود بر سه دسته هستند. ی دسته مگویند اینجا تقدیری وجود دارد؛ رفع
آثار ما لا یعلمون ، رفع مؤاخذة ما لا یعلمون و یا رفع اثر المناسب ف ما لا یعلمون . دسته دوم مگویند کلمه رفع مجازاً در

ی معنای دیری استعمال شده است. بوییم رفع مثلا در دفع استعمال شده است. دسته سوم مگویند رفع در معنای خودش
استعمال شده است، اما در اسنادش به "ما لا یعلمون" باید تصرف عقل کنیم. پس، در مجموع چهار گروه مشوند ـ که بحثش

را بعداً عرض مکنیم ـ .
اینجا فقط مخواهیم این مطلب را بوییم که اگر کس قائل شد این اسناد، اسناد حقیق است، دیر بحث تقدیر در اینجا مطرح

نیست. مگویند "رفع ما لا یعلمون" مثل "ما جعل علیم ف الدین من حرج" است؛ چطور آنجا نه تقدیری گرفته مشود، نه
حذف وجود دارد و نه تصرف در اسناد هست، اینجا هم همینطور است؛ اما اگر گفتیم اسناد، اسناد غیر حقیق است، آن وقت

نوبت مرسد که مقدّر چه چیزی است یا تصرف در اسناد چیست و یا رفع در چه معنای استعمال شده است؟

کسان که مگویند این اسناد، اسناد حقیق است، با این اشال مواجه مشوند که منظور از ما در "رفع ما اضطروا إلیه" فعل
خارج است؛ مثلا میتهای برای شخص اضطرار پیدا کرده است. در حال که شارع تویناً نمتواند بوید این برداشته شد؛

عالم التشریع. اساس این حرف را مرحوم نائین است ف گویند این رفع، رفع حقیقشود. مب مه شخص الآن مرتبرای این
قائل شده و بعد هم مرحوم آقای خوئ قائل شده است که رفع، رفع حقیق است؛ آن هم ف عالم التشریع. فراموش ننید اگر

گفتیم این اسناد، اسناد حقیق است، دیر از قائلین این قول سؤال نمکنیم که شما تمام الآثار را در تقدیر مگیرید، مؤاخذه را
در تقدیر مگیرید؟ چیزی در تقدیر نمگیرند. مگویند اسناد رفع به "ما لا یعلمون" اسناد حقیق است؛ منتها اسناد حقیق غیر
توین است؛ یعن شارع حقیقتاً در عالم تشریع "ما اضطروا إلیه" را برداشته است. در عالم تشریع، "ما لا یعلمون" را برداشته

است.

جمعبندى و نتیجه بحث

تا اینجا، بحث این شد که کلمه رفع در دفع استعمال نشده است. گفتیم بیان که مرحوم نائین دارد، ی بیان فلسف است و
فرمایش مرحوم آقای خوئ هم درست است که نباید در استعمالات بیان و قوانین فلسف آورد. و ثانیاً طبق بیان امام رفع لباً به

دفع بر مگردد، اما به حسب اراده استعمالیه به دفع بر نمگردد. به این نقطه که رسدیم، اصولیین باز دو گروه شدند؛ ی گروه
مرحوم نائین، مرحوم آقای خوئ و بعض از تلامیذه ایشان هستند که مگویند اسناد رفع، اسناد حقیق است اما ف عالم

التشریع است. امام(رض) نیز نزدی به این مطلب دارند، اما به این تعبیر نیست؛ مفرمایند: رفع، رفع ادعای است؛ مفرمایند:
کلمه رفع استعمال شده ادعائاً، یعن شارع ادعا مکند "ما اضطروا إلیه" و "ما لا یعلمون" برداشته شده است. حال که

امام(رض) مسئله ادعا را مطرح مکند، باز خودشان هم تصریح مکنند که ادعا مصحح لازم دارد و برمگردند به اینه
مصححش یا مؤاخذه، یا تمام الآثار و برمگردند به تقدیر. اما روی مبنای مرحوم نائین، آقای خوئ و دیران، وقت مگوییم

رفع، رفع حقیق است؛ اسناد، اسناد حقیق است، در عالم التشریع حقیقتاً برداشته شده، دیر ف عالم التشریع ادعائاً برداشته
نشده است. ی وقت است که شارع مگوید "ما لا یعلمون" در عالم توین نیست، مگوییم ما بالعیان مبینیم که هست و ادعا

نیست. به عبارت دیر، رفع ادعای مربوط به عالم توین است، اما رفع در کلام نائین مربوط به عالم تشریع است.

به نظر مرسد که این مطلب اصح و ادق از  تمام مطالب دیر باشد. پس، ما به این نتیجه مرسیم که مراد از رفع، دفع نیست؛

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78


مراد، رفع ادعای هم ـ که امام(رض) فرمودند ـ نیست. باید بوییم این رفع، رفع تشریع است؛ و وزانش مثل "یرید اله بم
مه در عالم تشریع شارع حقیقتاً اینها را برداشته است و حگردد به اینبرم "تم العسر" است. "رفع عن اُمالیسر ولایرید ب

ندارد؛ ولو نتیجه این مطلب با نتیجهی تقدیر تمام الآثار ی مشود. یعن کسان که مآیند در اینجا مقدّر را تمام الآثار مگیرند،
نتیجهاش با بیان که ما الآن عرض کردیم، ی است؛ اما بالاخره تمام الآثار در مقابل احتمالات دیر قرینه لازم دارد.

در رسائل حتماً بحث حدیث رفع را مجدداً ببینید. شیخ انصاری چند قرینه مآورد بر اینه مؤاخذه در تقدیر است و چند قرینه
هم مآورند بر اینه تمام الآثار در تقدیر باشد، اما در نهایت تمام الآثار را نمپذیرد. ما هر کدام را بخواهیم بپذیریم قرینه لازم
داریم؛ اما طبق این بیان، مگوییم رفع در معنای خودش استعمال شده است و دفع نیست؛ اسناد رفع به خود "ما لا یعلمون"
اسناد حقیق است، و مقدّر لازم ندارد. این رفع، رفع در عالم تشریع است که نتیجهاش با رفع جمیع الآثار ی مشود. لذا،

اساساً کسان که مگویند رفع، رفع حقیق است؛ اسناد، اسناد حقیق است و در عالم تشریع است، اینها دیر نمآیند بحث
کنند که آیا مقدّر تمام الآثار است، یا مؤاخذه و یا الاثر المناسب است؟ این نتیجه بحث بود که عرض کردیم و نتیجه بسیار مهم

است. این بحث تمام شد. بحث جلسه آینده که بحث مهم در حدیث رفع است، این بحث است که آیا حدیث رفع فقط شبهات
موضوعیه را شامل مشود یا اینه هم شبهات حمیه و هم شبهات موضوعیه را شامل مشود؟ و تقاضا مکنم آقایان کلام

شیخ در رسائل را کاملا ببینید.

وصلّ اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185

