
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 3 »

در تاریخ ۲۰ دی ۱۳۸۸

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 3
جلسه 51 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

فرق میان نوع و صنف با عموم اشخاص

بحث در این بود که مراد از كلمه «باء» در قاعده چيست؟ پرسش: روز چهارشنبه فرموديد كه اصلا برای نوع، صنف وجود
ندارد، يعن نوع فقط دو تا فرد بالفعل دارد. جواب استاد: ما در اينجا مگوييم نوع و صنف در يك مطلب مشترك هستند، كه

عموم افرادي آن مطلب را ندارد. آن وجه اشتراک این است که هم نوع داراي دو فرد است، هم صنف داراي دو فرد بالفعل
است، كه يك فردش بالفعل محوم به صحت است و يك فردش بالفعل محوم به فساد است. منتها گفتيم دايرهی نوع، وسيعتر

است. ما نوع و صنف را از راه حم به ضمان بالفعل در فرد صحيح و ضمان بالفعل در فرد فاسد عرض کردیم. يعن گفتيم
چرا عموم اشخاص، آن خصوصيت را ندارد؟

چون عموم اشخاص دو فرد كه يك فرد بالفعل صحيح باشد و محوم به ضمان، فرد دير هم بالفعل فاسد باشد و محوم به
ضمان، ندارد. اما اين معنا هم در نوع و هم در صنف وجود دارد. شما در منطق و فلسفه كاري به فرد صحيح و فرد فاسد

نداريد، مگوييد نوع؛ كل من حيث هو كل است، صنف؛ همان كل است اما مقيد به يك حصه است. اما در اینجا گفتیم مراد
این است که اين نوع، داراي دو فرد بالفعل باشد؛ ي صحيح و ي فاسد. حت اصلا اگر ما بخواهيم بحث صنف را مطرح
ننيم، بوييم فرق بين نوع و فرد چيست؟ مگوييد نوع آن است كه داراي دو فرد بالفعل است؛ يك فرد صحيح و فرد دير

فاسد، اما فرد داراي دو فرد بالفعل نيست، و اصلا معنا ندارد. اينجا اگر شما يك نوع را آورديد كه فقط دو فرد بيشتر ندارد،
اصلا فرض كنيم يك نوع آورديد دو فرد دارد؛ يك فردش صحيح است و يك فردش فاسد است، باز مگو ييم نوع است. در

بحث «ما يضمن بصحيحه» مراد اين است. 

مراد از «باء» در قاعده

مقدمهای راجع به كلمه «باء» در اين قاعده بوييم. قاعده این است «ما يضمن بصحيحه يضمن بفاسده»؛ بحث اين است كه
اين كلمه «باء» به چه معناي است؟ دو احتمال در اينجا وجود دارد؛ يك احتمال اين است كه بمعناي «ف» باشد و دلالت بر

ظرفيت كند. در قرآن كريم هم نظائري داريم، مثل آيه123، سوره آلعمران؛ «لقد نصركم اله ببدر» ؛ که «باء» در اينجا بمعناي
معنا كرديم، معنايش اين است که در هر عقد صحيح «بدر» . اگر ما «باء» را به «ف ه فلقد نصركم ال» است، يعن «ف»

كه ضمان است، در فاسد آن عقد هم ضمان است. اما بنابر ظرفيت، دير بحث ملازمه مطرح نمشود.

آن فرمايشات كه امام(رض) داشتند كه بوييم اين «كل عقد يضمن بصحيحه يضمن بفاسده ف قوة الشرطية المتصلة» ؛ اگر

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ما «باء» را بمعناي «ف» گرفتيم، اين دير در قوه شرطيه متصله نيست. أصلا ملازمهای وجود ندارد. يك تقارن هست،
مگوييم در هر عقد صحيح كه ضمان هست، شارع در فاسدش هم ضمان قرار داده است، اما هيچ ملازمهاي بين اينها وجود

ندارد.

اما اگر «باء» را به معناي سببيت گرفتيم؛ «كل ما يضمن بصحيحه يضمن بفاسده» يعن اگر عقد صحيح سبب براي ضمان
شد، ضمان در عقد صحيح سبب مشود براي ضمان در عقد فاسد. اگر عقد صحيح سببيت براي ضمان پيدا كرد، عقد فاسد

هم براي ضمان سببيت دارد. اينجا بحث در اين واقع مشود كه اگر «باء» را به معناي سببيت بيريم، چه آثاری دارد؟ 

آيا اين سببيت، سببيت تامه است يا أعم از سببيت تامه و ناقصه است؟ آيا در «ما يضمن بصحيحه يضمن بفاسده»، اين «ما
يضمن بصحيحه» يعن عقد صحيح سبب تام براي ضمان است، که در نتيجه عقد فاسد را هم سبب تام براي ضمان قرار دهيم؟

يا اينه اين سببيت، سببيت مطلقه است، يعن أعم از تامه و ناقصه؟

اينجا مرحوم شيخ انصاري(ره)؛ هم در عقد صحيح بحث كرده و هم در عقد فاسد، اما ابتدا مگويد عقد صحيح گاه از موارد
سبب تام نيست، ابتدا مخواهد بويد در اكثر موارد، عقد صحيح سبب تام است. كدام مورد؟ مثل بيع صرف و سلم در بيع

صرف و سلم، چون در آنجا قبض معتبر است، اگر بايع و مشتري عقد را خواندند و معامله انجام شد اما قبض واقع نشد، هنوز
اينجا اين عقد، سببيت براي ضمان ندارد، تا قبض محقق نشود سببيت نمآورد. لذا ابتدا مفرمايند در عقود صحيح، در غير
صرف و سلم، عقد صحيح، سبب تام است، فقط در صرف و سلم، سبب تام نيست. اما بعداً از اين کلام اعراض مكنند و

مفرمايند أصلا ما مگوييم مطلق عقد و مطلق بيع صحيح، سبب ناقص است. چرا؟ 

مفرمايند روي اين قاعده كه داريم «تلف المبيع قبل القبض من مال البايع»؛ اگر يك عقد صحيح واقع شد، شما آنجا مگوييد
قبل از اينه بايع مبيع را به مشتري بدهد، اگر مبيع در يد بايع تلف شد، ضمان اين مبيع مربوط به بايع است و مشتري ضامن

نيست. پس نتيجه اين مشود که در تمام عقدها خود عقد من حيث هو عقد، سبب تام براي ضمان نيست، تا قبض نيايد، چه در
بيع صرف و سلم، و چه در غير بيع صرف و سلم. در عبارت شيخ(ره) دارد «مطلق البيع» ، نه «مطلق العقد»، مخواهند

بفرمايند در تمام عقود بيعيه؛ چه بيع صرف و سلم ‐كه محتاج به قبض است‐ و چه غير صرف و سلم ‐كه متوقف بر قبض
نيست‐، اما چون اين قاعده را داريم كه «تلف المبيع قبل القبض من مال البايع»، نتيجه مگيريم كه هيچ موردي نداريم که

عقد صحيح، سبب تام براي ضمان باشد. اينجا يك عبارت مرحوم شيخ(ره) دارد؛ عبارتش اين است كه بعد از اينه مفرمايند
«تلف المبيع قبل القبض من مال البايع»؛ مفرمايند «بمعن أنّ الدركه عليه و يتداركه برد الثمن» ؛ درك و جبران اين مبيع بر

بايع است، جبرانش هم به اين است كه اگر ثمن را از مشتري گرفته، به مشتري برگرداند. بعد از اين يك «فتأمل» دارند.

 و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


