
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۲۱ آذر ۱۳۸۸

بحث برائت
جلسه 46 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

در بحث گذشته عرض کردیم اختلاف شده در اینه آیا رفع در حدیث رفع، رفع واقع است یا اینه مراد رفع ظاهری است؟
هرچند به حسب ظاهر بحث را در جلسه گذشته تمام کردیم، اما تملهای لازم دارد. اگر رفع در این حدیث را رفع ظاهری

بیریم، همانطور که عبارت مرحوم آخوند را همینطور معنا کردیم که حدیث دلالت دارد حم واقع ظاهراً برداشته مشود،
مرفوع است ظاهراً و فعلا؛ در این صورت، حدیث جزء ادلهی برائت قرار مگیرد. اما اگر رفع را به رفع واقع معنا کردیم و

دارد؛ اگر مراد از رفع، رفع واقعم را برمندارد، شارع با حدیث رفع واقعاً آن ح م واقععلم به ح که کس گفتیم در جای
م واقعبه ح کند؛ اگر گفتیم حدیث دلالت دارد بر این که اگر کسبه بحث برائت پیدا نم باشد، اساساً این حدیث ارتباط

جاهل است، شارع متعال حم واقع را واقعاً از او برمدارد، در این صورت، حدیث ربط به بحث برائت ندارد.

تأمل و مناقشه در ادلّه مرحوم محقّق خوی در مورد ظاهرى بودن رفع

مرحوم آقای خوئ به تبع اشارات که مرحوم نائین در کلماتشان دارند، سه دلیل اقامه کردند بر این که مراد از رفع، رفع ظاهری
ن است مجالکنیم، مم است؛ و ما در بحث گذشته بر حسب ظاهر، هر سه دلیل را پذیرفتیم؛ اما اگر در این سه دلیل تأمل

برای تأمل در آن باشد. اما قبل از اینه تأمل در ادله ایشان را ذکر کنیم، باید این را روشن کنیم که آیا رفع واقع ممن نیست؟
اگر گفتیم رفع واقع امان ندارد و استحاله دارد، همین را قرینه مگیریم بر اینه مراد از رفع، رفع ظاهری است. اگر گفتیم
شارع بعد از آنه ی حم را جعل کرد، معقول نیست که این حم را نسبت به جاهل بردارد، اگر گفتیم رفع واقع استحاله
دارد، همین استحاله رفع واقع را قرینه مگیریم بر اینه مراد از رفع در این حدیث، رفع ظاهری است. در حال که ما دلیل

روشن بر استحالهی رفع واقع نداریم؛ نه تنها دلیل نداریم، بله در بعض از موارد، خود اصولیین قائل به رفع واقع شدند،
مثلا در باب جهر و اخفات، اگر شخص نماز را به صورت جهری بخواند یا بالعس، همچنین اگر کس باید نمازش را شسته

بخواند، نمازش را جاهلا تمام خواند، جهل به اصل حم  داشت، در این دو مورد اصولیین قبول کردند حم واقع در حق اینها
برداشته شده است؛ کس که جاهل به جهر و اخفات است، حقیقتاً و واقعاً حم در حقش برداشته مشود؛ و همینطور است در

مثال اتمام ف موضع القصر. خود اصولیین که مگویند احام بین العالم و الجاهل مشترک است، این دو مورد را استثنا
مکنند؛ در غیر این دو مورد هم ظاهراً همه جا برداشته مشود، اما در این دو مورد گفتند واقعاً برداشته مشود.

[(سؤال و پاسخ استاد): حالا هر دلیل خاص هم داشته باشد، بالأخره این دو مورد را قبول کردند؛ یعن دو مورد است که اگر
کس واقعاً جاهل به حم واقع باشد، ی مسئلهی جهر و اخفات است و ی هم مسئله اتمام ف موضع القصر، در این دو
مورد مگویند اگر کس جاهل بود که باید نمازش را شسته بخواند، و آن را تمام خواند، اینجا دیر احاطه لازم ندارد و این

حم واقع در حق این شخص برداشته شده واقعاً. چون اگر بخواهند بویند در این دو مورد حم ظاهراً برداشته مشود، این
استثناء لغو است؛ چون در همه موارد دیر که اگر کس جاهل باشد، ظاهراً برداشته مشود. استثناء کشف از این مکند که در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


این دو مورد واقعاً برداشته مشود. آن وقت نتیجه این مشود که پس امان دارد و عقلا ممن است شارع به سبب جهل که
ملّف دارد این حم را از او بردارد؛ نه اینه از اول برای او جعل مکند اما حالا که جاهل شد برمدارد؛ نه، کشف از این

مکند که از اول حم را برای عالم جعل کرده است. ما قبلا هم عرض کردیم که این مسئلهی مشهور، یعن مسئلهی اشتراک
احام بین العالم و الجاهل جای تأمل دارد. پس، اگر ما دلیل عقل داشته باشیم بر استحاله رفع واقع، همین قرینه عقل را

قرینه قرار مدهیم که مراد از رفع در حدیث رفع، رفع ظاهری است. آخوند هم که آمده معنا کرده، رفع را گفته «الالزام
المجهول مرفوعاً فعلا» ؛ ایشان هم روی این بحث وارد شده که اشتراک احام بین العالم و الجاهل مسلّم است، لذا، این تعبیر

را آورده است؛ اما اگر کس این اشتراک را  انار کرد و در آن تأمل کرد، دیر نباید این تعبیر ذکر شود.

حال، با قطع نظر از این مطلب، سه قرینهای که مرحوم آقای خوئ(قدس سره) آوردند عبارت است:
قرینه اول عبارت از قرینه داخلیه بود که گفتند نفس تعبیر به «ما لا یعلم» دلالت مکند بر اینه در واقع چیزی هست که ما آن

را نمدانیم «إذ الش ف شی والجهل به فرع وجوده» فرع در همین که ما نمدانیم؛ نمدانیم جای است که چیزی باشد و ما
ندانیم؛ جای که چیزی نباشد، معنا ندارد بوئیم نسبت به آن ش داریم یا جاهل هستیم.

جواب این مطلب آن است که همین مقدار که او برای عالم قرار داده شود کاف است. این که شارع از اول بیاید ی حم یا
احام را برای عالم قرار بدهد، نتیجه این است که جاهل نسبت به آن حم که برای عالم قرار داده شده، جاهل است؛ نسبت

وئیم این فرع وجود مطلق آن است، یعنشود. اگر بکه برای عالم قرار داده شده، شاک است؛ و مسئله درست م مبه آن ح
بوئیم جهل و ش در جای معنا دارد که حم به نحو مطلق باشد، این قرینیت درست مشود و فرمایش ایشان تمام است،

مح ی ،(ولو در حق عالم باشد یعن) الجمله باشد ه فرع این است که فاما اگر گفتیم نه، فرع وجود مطلق آن نیست، و بل
که در حق عالم جعل شده، جاهل نسبت به آن جاهل است. 

[(سوال و پاسخ استاد): بحث در حم واقع است. ما در این حدیث مگوئیم «رفع لا ما یعلمون»، اگر رفع را بخواهیم به رفع
حقیق معنا کنیم، اینطور مشود که آنچه شما به آن جاهل برداشته شده، یعن آن حم که در حق عالمین است و شما نسبت
به آن جاهل، آن حم حقیقتاً از شما برداشته شده است. این چه اشال دارد؟  نسبت به همین جاهل برداشته شده است. الآن

آن حم که نسبت به عالم جعل شده، در حق این جاهل مرفوع است.] پس، قرینه اول قرینیت ندارد.
قرینه دوم ، قرینه اشتراک احام بین عالم و جاهل است که در اول بحث عرض کردیم این هم محل تأمل است. قرینه سوم

مسئلهی حسن الاحتیاط است. ایشان فرمودند حسن الاحتیاط در جای است که حم در واقع باشد و ما به رجاء درک آن واقع
عملا احتیاط کنیم. احتیاط در حق جاهل حسن است و همه هم این را قبول دارند؛ برای جاهل احتیاط نیو و پسندیده است.

پس، باید حتماً در واقع ی حم باشد که بخواهد آن را درک کند. جواب این مطلب هم آن است که حسن الاحتیاط متوقف بر
این نیست که حتماً در واقع حم باشد؛ جای که انسان احتمال مطلوبیت عمل را مدهد، هرچند الزام هم نباشد، به صرف

اینه امید به مطلوب بودن این عمل نزد مولا را دارد، احتیاط مکند. احتیاط اینطور نیست که حتماً الزام در واقع باشد؛ و لذا،
در غیر احام الزامیه هم احتیاط وجود دارد. 

نمدانیم آیا این عمل مباح است یا مستحب؟ احتیاط این است که عمل را انجام دهیم. پس، حتماً الزام لازم نیست، هرچند که در
اذهان مطرح است جای که الزام هست، انسان برای اینه مخالفت با واقع نند، احتیاط کند. پس، ی مصداق احتیاط این
است که به رجاء مطلوبیت اصل عمل ولو الزام هم نسبت به آن عمل نباشد، آن را انجام دهد. ما در بحث گذشته در تقویت

فرمایش مرحوم آقای خوئ این مثال را زدیم و گفتیم مثل این است که به بچه بوئیم احتیاط کند؛ به بچه و صب که در حق او
حم و الزام وجود ندارد بوئیم احتیاط کند؛ این احتیاط معنا ندارد. احتیاط جای است که تلیف باشد. اما جواب این است

که بچه نیز به عنوان اینه اصل عمل مطلوبیت دارد، آن را انجام دهد؛ اگر احتیاط را اینطور معنا کنیم، به این عنوان که برای
شارع مطلوبیت دارد، به آن عنوان متواند عمل را اتیان کند.



[(سؤال و پاسخ استاد): مطلوبیت همین عمل که انجام مدهد، اما واقع در آن نیست؛ مثلا شما در مورد صب، اگر دلیل بر
مشروعیت عبادات صب نداشته باشیم، مگفتیم صب بوید «للرجاء» عمل را انجام مدهم؛ بوید چون این عمل مطلوب برای

شارع است، آن را انجام مدهم؛ یقین هم دارد که الزام نیست، اما مگوید من امید به این دارم که صدور این عمل از من
مطلوب برای شارع باشد. ی معنای معروف برای احتیاط ذکر مکنند که درک واقع و عدم الوقوع ف مخالفت الواقع است؛
نمدانید نماز جمعه واجب است یا نماز ظهر، مگوئید احتیاط مکنم و هر دو را انجام مدهم، برای این که با واقع مخالفت
ننم و واقع را درک کنم. این معنای معروف احتیاط است. اما ما عرض مکنیم معنای دوم هم برای احتیاط هست و آن این

که بوئیم لرجاء المطلوبیه عمل را انجام مدهد. 

بیان سوم ایشان روی تعریف اول احتیاط درست است که تعریف مشهوری هم هست و ایشان هم عل القاعده روی همان تعریف
دارند بیان مکنند؛ اما وقت مگوئیم «الاحتیاط حسن»، آیا فقط در جای است که الزام در واقع باشد؟ به نظر ما اعم است،
چه الزام باشد و چه نباشد، جای که انسان احتمال مطلوبیت عمل را مدهد، احتیاط مکند و عمل را مآورد. و لذا، عرض

کردم احتیاط در مستحبات هم معنا دارد.

(سؤال و پاسخ استاد): همان جا هم همینطور است، اتفاقاً ی از جاهای که هست همین است، و آن را به عنوان امتثال بعد
الامتثال در اصول در بحث الفاظ مطرح مکنند. ما بحث کردیم کس که نمازش را خوانده، الآن پنجاه سالش است و مداند

نمازهایش را دقیقاً و صحیحاً خوانده است، حالا مخواهد مجدداً همه نمازها را احتیاطاً اعاده کند، اشال دارد؟ اگر به عنوان
لزوم بیاورد تشریع است؛ اما مگوید من نماز دیری مآورم به امید اینه مطلوبتر از نماز اول من باشد؛ اینجا مگویند

مانع ندارد. اینجا اشال ندارد، و سیره بزرگان ما هم همین بوده،این مطلب را شنیدم، البته نقل است که مرحوم سید احمد
خوانساری(قدس سره) تمام نمازهای عمرش را سه بار اعاده کرده است.

(سؤال و پاسخ استاد): نماز احتیاط را نمشود اقتدا کرد؛ نه کس متواند امام باشد و نه مأموم باشد.
(سؤال و پاسخ استاد): ما داریم دلیلش را رد مکنیم، و با این بیان نمخواهیم رفع واقع را اثبات کنیم. ایشان مگوید اگر در

اینجا برای جاهل احتیاط حسن است، معلوم مشود برای جاهل، ی حم در واقع موجود است که احتیاط نسبت به آن
وئیم این کبرا درست نیست که هرجا احتیاط باشد، یخواهیم بشود رفع ظاهری. ما محسن است؛ در نتیجه، رفع هم م

واقع هم باشد؛ یعن خود دلیل خراب مشود. این را ایشان مفروض مگیرد که هرجا احتیاط هست ی واقع هست، ما این
را قبول نداریم؛ ول نمخواهیم از این راه اثبات کنیم که این رفع، واقع است. 

(سؤال و پاسخ استاد): مشهور مگویند احتیاط برای رسیدن به واقع است، ما عرض مکنیم این معنا را چه کس آورده؟
احتیاط اگر ی معنای اعم داشته باشد، ی مصداقش رسیدن به واقع است و ی مصداقش اصل مطلوبیت عند المولاست،
ولو این عمل الزام از طرف شارع یقیناً نداشته باشد. و لذا، عرض کردم صب اگر بیاید عمل را به عنوان احتیاط انجام بدهد،

یقین هم دارد که الزام در حق او نیست، اما اشال دارد بیاید عمل را انجام بدهد؟ خیر، احتمال مطلوبیت که بدهد کاف است.
شما در حدیث «من بلغ» چه مگوئید؟ مگوئید «من بلغه شی من الثواب» اگر به کس بویند پیامبر یا ی از ائمه فرموده

این کار ثواب دارد و او هم به نیت ثواب انجام داد، اما در واقع هیچ چیز برایش ذکر نشده، احادیث مگویند بر این عمل ثواب
مترتب مشود؛ اینجا هم همینطور.] مرحوم آقای خوئ سه قرینه آوردند بر اینه مراد از رفع، رفع ظاهری است؛ ملاحظه

فرمودید هر سه قرینه جای تأمل دارد. من نمخواهم بویم صددرصد مخدوش است و در جلسه گذشته هم به حسب ظاهر از
ایشان دفاع کردیم، اما جای تأمل دارد.



بررس ادله محقّق عراق بر این که مراد از رفع در حدیث رفع، رفع ظاهرى است

مرحوم محقق عراق(قدس سره) دو دلیل دیر آوردهاند بر اینه مراد رفع ظاهری است. ببینیم این دو دلیل ایشان درست است یا
نه؟

ل مرحوم محقّق عراقو بیان دلیل او بررس

دلیل اول ایشان در قسم ثان از جلد سوم نهایةالافار صفحه 212 مفرمایند: حدیث رفع سیق للامتنان؛ یعن سیاق حدیث رفع
ظهور در این دارد که ی امتنان را بر امت دارند قرار مدهند؛ منّت برای مردم و مسلمانهاست. مفرمایند این ظهور در

کند که مرفوع ـ آنچه که با حدیث رفع برداشته شده ـ چیزی است که ثبوتش بر خلاف امتنان است؛ یعنامتنان کشف از این م
اگر شارع آن را قرار مداد بر خلاف امتنان بود؛ حال که آن را برداشته امتنان است. مفرماید: آنچه که ثبوتش بر خلاف

امتنان است و موجب مشقّت بر مردم مشود، وجوب احتیاط است؛ یعن در جای که مردم جهل به حم واقع دارند، شارع
اگر مآمد احتیاط را واجب مکرد، کلفت و مشقّت برای مردم مشد، اما با حدیث رفع همین وجوب احتیاط را برمدارد.

به عبارت دیر، مرحوم عراق مفرماید خود حم واقع من حیث هو هو، برای مردم کلفت و مشقّت نمآورد؛ چون جاهل به
آن هستند، خود حم واقع من حیث هو هو اقتضای امتثال ندارد. فرض ما این است که ملف جاهل است، پس خود ثبوت در

عالم واقع هیچ کلفت برای مردم نیسـت؛ شارع آن را بردارد و یا بذارد فرق نمکند. آنچه بودش خلاف امتنان است، وجوب
احتیاط است و نبودش عنوان امتنان را دارد. پس، مرفوع باید وجوب احتیاط باشد نه حم واقع. اگر آمدیم از راه امتنان اثبات

کردیم که مرفوع وجوب الاحتیاط است، نتیجه مگیریم رفع در این حدیث، رفع ظاهری است. و اگر اثبات کردیم مرفوع در
اینجا حم واقع است، نتیجه مگیریم که رفع در این حدیث، رفع واقع است؛ اما امتنان برای ما اثبات مکند مرفوع وجوب

احتیاط است؛ پس، رفع در این حدیث حتماً رفع ظاهری است. این دلیل اول است که مرحوم عراق آورده. 

مناقشه مرحوم شهید صدر در کلام مرحوم محقّق عراق

مرحوم شهید صدر(رضوان اله علیه) به این دلیل در کتاب مباحث الاصول، الجزء الثالث من القسم الثان، صفحه  144 دو
اشال کردند. [داخل پرانتز عرض کنم که مرحوم شهید صدر(رضوان اله علیه) بحث سندی حدیث رفع را خیل مفصل مطرح
کرده و اگر مخواهید مراجعه کنید به همین کتاب از صفحه 219 تا 261 مراجعه کنید؛ حتماً هم مراجعه کنید، مخصوصاً دهه

محرم که تعطیلات مآید. این بحث ایشان نات خوب دارد.]

بررس و بیان جواب اول مرحوم شهید صدر

جواب اول جواب مبنای است. مفرماید این فرمایش مرحوم محقق عراق روی نظریهی مشهور درست است که قاعدهی قبح
عقاب بلا بیان را قبول دارند. مشهور مگویند تلیف واقع به مجرد وجود احتمالاش کلفت برای ملّف نیست تا مادام که

برای ملف بیان نشود و به ملف واصل نشود، عقاب بلا بیان جاری مشود و قاعدهی عقاب بلا بیان را جاری مکنند. از
مشهور سؤال کنیم اگر کس وجود تلیف واقع را احتمال داد ول این تلیف برای ملف بیان نشده، اینجا مگویند بلا فاصله

قاعده قبح عقاب بلا بیان جاری مشود؛ مشهور قریب به اتفاق همین نظریه را دارند؛



اما خود مرحوم شهید صدر مبنای دارد به نام مسل حق الطاعه که طبق این مبنا، تلیف واقع به مجرد اینه ما این تلیف
واقع را احتمال دادیم به علاوه این که ترخیص از ناحیه شارع وارد نشده باشد، یعن اگر ما ادلهی برائت را نمداشتیم،

ترخیص از ناحیه شارع نداشتیم، مرحوم صدر مگوید عقل مگوید چنین تلیف موضوع برای وجوب امتثال هست، تلیف
واقع علم به او نداریم، فقط احتمالش را مدهیم، از ناحیه شارع ترخیص هم وارد نشده است و این موضوع برای وجوب

امتثال است. مشهور مگویند در چنین موردی که احتمال تلیف واقع را مدهیم و ترخیص از ناحیه شارع نیامده، قاعده قبح
عقاب بلا بیان جاری است؛ اما ایشان روی مسل است که از ناحیه ایشان معروف شده، به نام مسل حق الطاعه، مفرمایند

این موضوع برای وجوب امتثال است. ما در دو سال گذشته بحث مسل حق الطاعه را مورد بحث قرار دادیم و نتوانستیم
فرمایش مرحوم صدر را بپذیریم و بر مبنای ایشان خدشه وارد کردیم؛ و همان قاعده قبح  عقاب بلا بیان را پذیرفتیم. پس، اشال

اول به ایشان اشال مبنای است.

وصلّ اله عل محمد وآله الطاهرین. 


