
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۱۸ آذر ۱۳۸۸

بحث برائت
جلسه 45 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بررس دلال حدیث رفع

است؛ و اگر هم فرض کنیم این حدیث از نظر بعض بحث سندی حدیث رفع تمام شد و روشن شد که این حدیث، حدیث موثق
روات اشال دارد، بنا بر این مبنا که عمل مشهور بر طبق ی روایت جبران ضعف سند آن را مکند، متوانیم بوئیم که این

حدیث قابل عمل است؛ چرا که تردیدی نیست مشهور فقها به این حدیث عمل کردند و در فتوا به آن استناد کردند؛ شهرت عملیه
بر این حدیث قائم است. لذا، مرحوم نائین هم این مطلب را تذکر دادند که اولا این حدیث صحیح است، و ثانیاً اگر این حدیث

ضعف داشته باشد، با عمل اصحاب این ضعف جبران مشود.

بیان سیر نقل حدیث رفع در کتب احادیث

اما قبل از بررس این حدیث از نظر دلالت و متن، سیر نقل این حدیث را عرض کنم. اول کس که این حدیث را نقل کرده و اول
جای که این حدیث در آن نقل شده، محاسن برق است؛ منته در این کتاب تعبیر رفع ندارد، بله آمده: «وضع عن اُمت ثلاث
خصال»؛ هم تعبیر به «ۇضع» دارد و هم تعبیر به اینه سه چیز برداشته شده است: «خطا، نسیان و ما اکرهوا علیه» . بعد از
محاسن برق، مرحوم کلین در کتاب کاف دو روایت با دو سند آورده است، در ی روایت چهار مصداق را نقل مکند، «رفع

عن أمت أربع خصال»؛ و در روایت دیر نُه مصداق را نقل مکند «تسعه اشیاء». این دو روایت در جلد دوماف صفحات
462 و 4 63 آمده است. در ی روایت که سند آن «حسین بن محمد عن معل بن محمد عن اب داود المسترق قال حدّثن عمر

بن مروان ـ البته در بعض از نسخهها دارد «عمرو بن مروان»، در مستدرک دارد «عمر بن مروان الخزاز» ـ قال سمعت أبا
عبداله علیه السلام یقول: قال رسول اله (ص): رفع عن أمت أربع خصال، خطأها ونسیانها وما أکرهوا علیه وما لم یطیقوه ،
چهار چیز برداشته شده: خطا، نسیان، ما اکرهوا علیه و ما لم تطیقوه. در دنباله، امام صادق یا پیامبر فرمودند: «وذل قول اله

 الْنَا ممتُح نَا وبنَا رلقَب نم الَّذِین َلع لْتَهما حما کرصنَا الَیع لمتَح نَا وبنَا رخْطَاا وینَا انْ نَسذْنَا ااختُو  نَابر » وجل عز
. « طَاقَةَ لَنَا بِه

آن وقت، در ی روایت دیر مرحوم کلین نُه عنوان را آورده است. بعد از مرحوم کلین، مرحوم صدوق در سه کتابش ـ هم در
فقیه، هم در توحید و هم در خصال ـ این حدیث را آورده، و در هر سه جا نُه عنوان آورده است. در کتب اهل سنت هم نظیر این
حدیث آمده، منته در بعض از روایاتش ی مصداق آمده، در بعض دیر سه مصداق آمده، و دیر نُه مصداق نداریم. در کنز
العمال متق، جلد چهارم، صفحه 232؛ در سنن بیهق، جلد 7، صفحه 356؛ و همچنین در صحیحبخاری، جلد 2، صفحه 119

و جلد 6، صفحه 169 و دیر منابع آمده است. نته مهم این است که ما روایت با سند معتبر که نُه عنوان را آورده باشد، داریم؛

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286


آنچه مرحوم صدوق در خصال آورده که سندش را هم بررس کردیم، نُه عنوان است. در بقیهی متنها چه آنهای که سه عنوان و
چه آنهای که چهار مورد را ذکر کردهاند، عنوان «ما لا یعلمون» نیست؛ و این عنوان فقط در روایت است که بیان مکند نُه چیز

برداشته شده است.

اجمالا، کسان که به این روایت برای برائت تمس مکنند، مگویند مراد از «ما» در «ما لا یعلمون» ، یا خصوص حم است
و یا اعم از حم و موضوع است؛ «رفع» آن حم که «لا تعلمون»؛ آن حم را که نمدانید، خدا برداشت؛ یعن اگر در لوح

محفوظ وجوب یا حرمت باشد، و قدر مشترک، اگر در لوح محفوظ ی الزام باشد، اما شما علم به آن الزام ندارید، خداوند آن
الزام را برمدارد. اینجا اولین بحث این است که آیا این رفع، رفع واقع است یا رفع ظاهری است؟ و دومین بحث این است که

آیا این رفع، در معنای حقیق خودش استعمال شده یا آنطور که مرحوم نائین ادعا کرده، رفع در این روایت، به معنای دفع
است؟ بعد از روشن این دو مطلب، مآئیم در این بحث ـ که مرحوم شیخ از این بحث آغاز مکند ـ که آیا این حدیث شامل

شبهات حمیه مشود یا اختصاص به شبهات موضوعیه دارد؟

مراد از رفع که رفع ظاهرى است یا واقع بررس

آن الزام ه مراد رفع ظاهری است. یعنباشد؛ و بل تواند رفع واقعل این است که رفع در این روایت، نماما پاسخ سؤال او
که در واقع موجود است و الآن علم به آن ندارید و نسبت به آن جاهل هستید، در ظاهر برداشته مشود؛ اما نمتوانیم بوئیم آن

الزام واقع که علم به آن ندارید، واقعاً از شما آن را برداشتیم.! مرحوم آخوند در کفایه مفرمایند: «فالالزام المجهول مما لا
یعلمون فهو مرفوعٌ فعلا یعن الزام فعل که مراد از «فعلا» در اینجا فعلیت در مقابل انشاء نیست، بله مراد «ظاهراً» است،

ظاهراً برداشته مشود وإن کان ثابتاً واقعاً ولو اینه واقعاً ثابت است». در کلمات مرحوم نائین هم اشارات وجود دارد.

کلام مرحوم محقق خوی

اما بعد از مرحوم نائین، مرحوم آقای خوئ(قدس سره) در مصباح الاصول، جلد دوم، صفحه 257، ی مقداری مسئله را
ه مراد از «رفع» در حدیث رفع، رفع ظاهری است و مراد رفع واقعفرمایند: ما دو قرینه داریم بر اینروشنتر مطرح کردند. م

نیست.
قرینهی اول مفرمایند: قرینهی مناسبت حم موضوع است؛ حم در اینجا «رفع» است و موضوع «ما لا یعلمون» است؛

قرینهی مناسبت حم و موضوع مگوید خود «ما لا یعلمون» دلالت بر این دارد که در واقع ی چیزی هست که ما نمدانیم؛ و
وئیم جاهل به آن هستیم؛ باید یتوانیم باست؛ و الا اگر چیزی در واقع نباشد، نم فرع در وجود آن شی ،شی در ی ش

فرماید اگر مرفوع وجود واقعها هم جاهل به آن هستند. لذا، مکنند و بعضها به آن علم پیدا موئیم بعضچیزی باشد که ب
باشد، و بوئیم به مجرد اینه جاهل هستید، واقعاً و در لوح محفوظ این احام برداشته شده، نتیجهاش این است که «لان

الجهل به مسابقاً للعلم بعدمه» بوئیم همین اندازه که جهل پیدا کردیم و جاهلیم، یعن باید علم به عدمش پیدا کنیم. این قرینه اول
که اسمش را مگذارند قرینهی داخلیه؛ یعن خود مناسبت حم و موضوع  اقتضا مکند ی چیزی باشد که شما نسبت به آن

جاهل؛ و این که شارع برمدارد، یعن ظاهراً برمدارد و نه واقعاً. 

قرینه دوم مطلب مشهوری است که در اصول مرر خواندید؛ و آن اشتراک احام بین العالم و الجاهل است. اگر بخواهیم
بوئیم واقعاً آن حم برداشته مشود، لازمهاش این است که احام مختص به عالم باشد؛ اگر بوئیم برای جاهل احام نیست،
کس که به دعای عند رؤیت الهلال علم دارد، برایش وجوب هست و کس که جاهل است، اصلا در واقع وجوب برایش نیست؛



معنایش این است که احام مشترک بین العالم و الجاهل نباشد. در حال که بالضروره ما مگوئیم احام بین العالم و الجاهل
مشترک است.

علاوه بر آن که تردیدی نیست ـ این مطلب، قرینه سوم مشود ـ برائتها مگویند در جای که جهل داریم، الاحتیاطُ حسن؛
حسن احتیاط را قبول دارند؛ و حسن الاحتیاط جای است که ف الواقع حم باشد. بوئیم الزام در لوح محفوظ هست، اما حالا

این آدم جاهل است، ظاهراً برداشته مشود؛ ول اگر بوئیم واقعاً برداشته مشود، معنایش این است که برای جاهل احتیاط
معنا ندارد؛ و احتیاط جای است که در حق این شخص هم ی حم باشد. اما وقت گفتیم در واقع وجود ندارد، دیر معنا

ندارد که بوئیم احتیاط حسن است. 

اشال مرحوم نائین و خوی به کلام شیخ انصاری

مرحوم نائین بعد از بیان مطلب شیخ انصاری اشال بر آن مکند و ایشان نیز بر عبارت شیخ انصاری در رسائل اشال
مکنند؛ شیخ مفرماید: «رفع الحم المشوک إنّما هو بعدم ایجاب الاحتیاط فالمرفوع هو وجوب الاحتیاط» . اگر از شیخ

انصاری سؤال کنیم که در «رفع ما لا یعلمون» چه چیزی برداشته شد؟ نمگوید حم واقع برداشته شد؛ بله مفرماید:
وجوب الاحتیاط برداشته شد. شاید متوانست در موارد جعل بوید احتیاط واجب است، اما وجوب الاحتیاط را جعل نرد و

این مرفوع شد؛ لذا، آنچه که مرفوع است وجوب الاحتیاط است. مرحوم نائین در جلد سوم فوائد صفحه 338 بعد از اینه
عبارت شیخ را نقل مکند، مفرماید: «ولا یخف ما فیه من المسامحة» ؛ در این عبارت شیخ که معنای رفع، عدم وجوب

احتیاط است و مرفوع، وجوب الاحتیاط است، مسامحه وجود دارد؛، چرا؟ «فإنّ المراد من الموصول نفس الاحام الواقعیة
لأنّها ه المجهولة»، مراد از این موصول خود احام واقعیه است؛ چون آنچه که به آن جاهل هستید، خود احام واقعیه است؛

رفع به چیزی تعلّق پیدا مکند که متعلق جهل شماست. شما به چه چیزی جاهل هستید؟

شما از اول به وجوب دعای عند رؤیت الهلال جاهل هستید. اگر فرض کنیم در واقع دعا عند رؤیت الهلال واجب است، الآن
شما به آن جاهل هستید، رفع به خود آن حم واقع تعلق پیدا مکند؛ و ما چیزی به نام وجوب احتیاط نداریم تا رفع بخواهد به

آن تعلق پیدا کند. مرحوم نائین مفرماید: بله، ما قبول داریم؛ به شیخ عرض مکند ظاهر حدیث را حفظ کنید؛ ظاهر حدیث این
است که خود حم واقع مجهول  برداشته مشود، و ی از آثار رفع آن حم مجهول عدم وجوب احتیاط است. نائین هم

بالأخره مگوید: ما قبول داریم وقت آن حم مجهول در ظاهر برداشته شد، یعن شارع در ظاهر دارد ترخیص به شما مدهد،
ی وسعت را برای شما قائل مشود؛ معنای ترخیص ظاهری این است که احتیاط واجب نیست. پس، از اول نوئید رفع به

وجوب احتیاط مخورد که شمای شیخ انصاری فرمودید رفع به همان حم واقع مخورد. مراد از رفع هم رفع ظاهری است،
یعن ترخیص ظاهری، و ترخیص ظاهری یعن در مقام ظاهر احتیاط دیر واجب نیست. نظیر همین مطلب را هم مرحوم آقای

خوئ دارند که دیر نیازی به ترار ندارد.
[(سؤال و پاسخ استاد) لازمه فرمایش شیخ این است که بوئیم حدیث رفع به دلالت مطابق بر عدم وجوب احتیاط دلالت دارد؛

کجای حدیث رفع چنین دلالت دارد؟ 

حق با مرحوم نائین است. یعن ما بعد از اینه مگوئیم رفع به خود احام تعلق پیدا کرده و مگوئیم رفع واقع مراد نیست،
چون مستلزم تصویب است، مستلزم عدم اشتراک احام بین العالم و الجاهل است. پس، رفع ظاهری مراد است؛ شارع

مگوید آن حم که من در واقع آوردم، الآن که شما به آن جاهلید، ظاهراً آن را برمدارم؛ همان تعبیر مرحوم آخوند؛ «فالالزام
المجهول مما لا یعلمون فهو مرفوعٌ فعلا»؛ شاید مرحوم آخوند هم تعریض به شیخ دارد.

(سؤال و پاسخ استاد): مطلب اول ایشان شبیه آن چیزی است که در باب حجیت خواندید؛ در این باب مگوئید ش در حجیت



مساوی با علم به عدم حجیت است که همان جا همه مگویند این که تناقض شد! ش در حجیت مساوی است با علم به عدم
یت دلیل قطعشارع گفته است که برای حج ،شیئ کنید در حجیت یم ش گوئیم تناقض نیست. شما وقتحجیت؛ م
مخواهید، اگر دلیل قطع پیدا نردید، قطعاً حجیت نیست؛ لذا، مشود ش در حجیت واقعیه مساوی است با علم به عدم

حجیت ظاهریه. اینجا هم همینطور است؛ اگر گفتیم شارع از اول آن واقع را برای عالم قرار داده، پس تا کس جاهل بود، جاهل
باید علم به عدم پیدا کند، یعن کس که وقت ش دارد، چون جهل در اینجا معنایش ش است، ش دارد که آیا دعا عند

رؤیت الهلال برایش واجب است یا نه؟ اگر آن احام از اول در حق عالم باشد، پس بوید من الآن علم پیدا مکنم و برای من
جعل نشده است! 

(سؤال و پاسخ استاد): عرض مکنم ما اول سال این را روشن کردیم و گفتیم چیزی به نام حم ظاهری نداریم، نه اینه در
ظاهر چیزی نداریم! بالأخره اصول عملیه یا همین حدیث رفع، در ظاهر ی راهار و روش را برای ملّف روشن مکنند، اما
اینه بوئیم «هذا حم» خودش ی حم شرع باشد، در عرض حم واقع باشد ولو در طول حم واقع، ما در این مناقشه
کردیم؛ برخ از بزرگان دیر هم این مطلب را دارند که اصلا چیزی به نام حم ظاهری نداریم؛ و شارع ی حم بیشتر ندارد؛

آنهم حم واقع است. اما حالا ترخیص ظاهری داده، این عنوان حم را ندارد، ما آنجا ناتش را هم گفتیم که حم نیاز به ملاک
دارد، حم در بحث تعارض مطرح مشود و آثارش را هم بیان کردیم. این اولین مطلب که لازم بود روشن بشود.] مطلب بعدی
که آقایان پیش مطالعه کنید، کلام مرحوم نائین است که مفرماید رفع در این حدیث به معنای دفع است؛ این مطلب در کتاب
فوائدالاصول جلد سوم، صفحه 336 آمده است. امام(رضوان اله علیه) کلام مرحوم نائین را شدیداً مورد اشال قرار دادند که

هم متوانید به معتمد الاصول والد ما(رضوان اله علیه) جلد 1، صفحه 500 مراجعه کنید و هم به تهذیب الاصول جلد سوم
صفحه 36 مراجعه کنید.

وصلّ اله عل محمد وآله الطاهرین. 


