
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۰۹ آذر ۱۳۸۸

بحث برائت
جلسه 40 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

تمیل بحث جلسه گذشته پیرامون افتراء

بیان نمودیم که اشال آخر بر استدلال به آیه شریفه وارد و تمام است؛ و بنابراین، نمتوانیم به این آیهی شریفه بر مدعا استدلال
کنیم. در توضیح مطلب جلسه گذشته پیرامون افتراء این را بیان مکنیم که ظاهر کلمه افتراء، وقت به لغت هم مراجعه مشود،

توجه دارد که این نسبت، نسبت دروغ است؛ وگرنه در جای ری بدهد؛ یعنرا از روی کذب به دی نسبت است که کس جای
که کس به کذب نسبت توجه ندارد، هرچند که آن نسبت، نسبت حرام هم باشد، اما افتراء بر آن صدق نمکند؛ و به آن شخص

مفتری نمگویند. حال، آقایان خودتان نیز در قرآن کریم بررس کنید، ببینید آیا به همین نتیجه مرسید یا نه؟ اگر افتراء را
اینطور معنا کردیم که عبارت است از نسبت که از روی دروغ باشد، یعن خود شخص توجه دارد به اینه این نسبت کاذبه

است، در این صورت، در بحث ما و در این آیه شریفه که یهودیها به خدا نسبت مدادند و مگفتند «هذا حرام» ، خودشان
مدانستند دروغ است، همه محرمات را مدانستند و علم داشتند که این مطلب را خدا نفرموده است و با این علم، این نسبت را

به خداوند مدادند، دیر آیه شریفه دلالت بر برائت ندارد. دلالت آیه بر برائت، در فرض است که بوئیم اینها نسبت به مواردی
مشوک بودند، و چنین مگفتند.

پس، مدّعای ما این است که اگر گفتیم آیه فرض را مگوید که مخاطب علم به عدم دارد، اینجا دیر از محل استدلال به طور
کل خارج مشود؛ و این مطلب از کلمه «افتراء» به دست مآید؛ چون افترا در فرض است که شخص علم به دروغ بودن

نسبتش داشته باشد. لذا، به نظر ما آیه دلالت بر مدّعا ندارد؛ و اگر بوئیم معلوم نیست مخاطب علم دارد یا ش، همین مقدار
که معلوم نیست، به درد استدلال نمخورد؛ استدلال زمان است که بدانیم مخاطب شاک بوده، و پیامبر هم مفرماید همین که

ش داری و «لا أجدُ» و «لا تجدُ»، مسئله تمام بشود؛ اما برای ما روشن و معلوم نیست. بعض از بزرگان غیر از مسئله
اصالت البرائت، گفتهاند: به این آیات شریفه برای افتای به غیر علم مشود استدلال کرد. در روایات داریم که افتای به غیر علم

حرام است؛ «من أفت الناس بغیر علم لعنته ملائة السماء والارض» ، و واقعاً هم روایات شدیدی در اینجا وارد شده است.
ذِهقَالُواْ هاز بزرگان گفتهاند این آیات،(و بر حرمت افتای به غیر علم داریم یا نه؟ برخ بپرسد آیا در قرآن دلیل حال، اگر کس

انْعام وحرث حجر لا یطْعمها الا من نّشَاء بِزعمهِم وانْعام حرِمت ظُهورها وانْعام لا یذْکرونَ اسم اله علَیها افْتراء علَیه سیجزِیهِم
بِما کانُواْ یفْتَرونَ)تا مرسد به (قَدْ خَسر الَّذِین قَتَلُواْ اولادهم سفَها بِغَیرِ علْم وحرمواْ ما رزَقَهم اله افْتراء علَ اله قَدْ ضلُّواْ وما

کانُواْ مهتَدِین) به خوب متواند دلیل باشد برای اینه افتای به غیر علم حرام است.

اما با بیان که ما عرض کردیم و گفتیم نمشود به این آیه برای برائت استدلال کرد، بطلان این مطلب روشن مشود؛ چرا که آیه
در مقام افتای به غیر علم نیست. اگر گفتیم «افتراء عل اله» ، در صورت است که شخص به کاذب بودن نسبتش علم داشته

باشد، اینجا مشود افتای با علم به عدم. پس، این آیه افتای با علم را حرام مکند و بر افتای به غیر علم دلالت ندارد. ما به مجرد

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=138
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=138
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=140
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=138
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=140


«قتلوا أولادهم سفهاً بغیر علم» نمتوانیم مسئله را بیاوریم در افتای به غیر علم؛ بله ملاک، «افتراء عل اله» است. نتیجه این
شد که ما از آیه شریفه 145 سوره انعام نه برای برائت متوانیم استفاده کنیم و نه برای حرمت افتای به غیرعلم.

استدلال به آیه 165 سوره نساء بر برائت

آیه بعد، آیه 165 سوره مبارکه نساء است (رسلا مبشّرِین ومنذِرِین لىلا یونَ للنَّاسِ علَ اله حجةٌ بعدَ الرسل وکانَ اله عزِیزا
حیما). در جلسه گذشته عرض کردیم به این آیه برای برائت در کتاب تحریرات استدلال شده است. بعض از آقایان فضلا نیز
با من تماس گرفته و فرمودند در برخ از کتب دیر مثل عدة الاصول مرحوم شیخ طوس به این آیه تمس شده است. حال،

ببینیم آیا مشود به این آیه استدلال کرد یا نه؟

نظر مرحوم آقا مصطف خمین در استدلال به آیه شریفه

در کتاب تحریرات چند مطلب برای استدلال به این آیه ذکر شده است. اولین مطلب این است که این آیه منحصر به عذاب
اخروی است و ربط به عذاب دنیوی ندارد؛ تمام آیات قبل و بعد مربوط به عذاب اخروی است؛ مثلا در آیه 161 آمده

(واعتَدْنَا للْافرِین منْهم عذَابا الیما) آیه 162 نیز مربوط به اجر اخروی است؛ و در آیه 168 و 169 نیز آمده (انَّ الَّذِین کفَرواْ
وظَلَمواْ لَم ین اله لیغْفر لَهم ولا لیهدِیهم طَرِیقاً* الا طَرِیق جهنَّم خَالدِین فیها ابدًا وکانَ ذَل علَ اله یسیرا)؛ این آیات تماماً
مربوط به عذاب اخروی است. لذا، آن اشال که در (وما کنَّا معذِّبِین حتَّ نَبعث رسولا) بود که شیخ فرمود عذاب دنیوی مراد

است در این آیه شریفه مطرح نیست. این نته اول.
لّف» وقتالم بعد الوصول إل فرماید: «لا بشارة و لا انذار إلاته دوم ، در مورد زمان صدق بشارت و انذار است. ایشان من

به ملف آیات بهشت و جهنم و واجبات و اجری که خدا بر واجبات قرار داده، محرمات و عقاب که برای آنها قرار داده رسید،
عنوان بشارت و انذار صدق مکند. 

ما در آیه(وما کنَّا معذِّبِین حتَّ نَبعث رسولا) مجبور بودیم بوئیم بعث رسل کنایه از بیان و حجت است، اما اینجا دیر نیازی
نیست که این حرف را و کنایهای بودن را مطرح کنیم؛ چرا که مبشر و منذر بودن، لا معنا له إلا بعد الوصول إل الملّف .

) استفاده لسدَ الرعةٌ بجح هال َللنَّاسِ عونَ لی لاىکه دارد (ل مطلب سوم این است که از آیه شریفه به خاطر تعلیل و غایت
مشود جای که بشارت و انذار نیست، مردم در مقابل خداوند تبارک و تعال حجت دارند؛ اما با محقق شدن بشارت و انذار،
دیر مردم حجت در مقابل خداوند ندارند. آیه حت دلالت دارد بر اینه اگر در شبهه وجوبیه یا تحریمیه، عقل هم بیاید حم به
احتیاط کند، اما در جای که از طرف پیامبر یا وص پیامبر چیزی به ما نرسیده باشد، مردم بر خدا حجت دارند و متوانند به

آن عمل ننند؛ هرچند که عقل نیز به احتیاط حم کند.
) مربوط به اقوام و امتهای گذشته باشد؛ بوئیم خداوند دارد از نذِرِینمو رِینّشبم لاسن است (رته چهارم این است که ممن
وما کنَّا معذِّبِین حتَّ نَبعث رسولا) که به قول شیخ انصاری إخبار از امم گذشته است. کند؛ مثل (وایت مامتهای گذشته ح
جواب این مطلب آن است که در آیه آمده است: (لىلا یونَ للنَّاسِ علَ اله حجةٌ)؛ و «ناس» در اینجا به عنوان عموم افرادی

صدق مکند؛ برای کل أحد من الأزل إل الأبد ف جمیع الاعصار است؛ اختصاص به ی زمان دون زمانٍ و امت غیر از امت
دیر ندارد. پس آیه از این جهت نیز دلالت بر عمومیت دارد. 

مطلب پنجم نیز این است که اگر کس بوید احتمال دارد که این آیه نیز مربوط به عذاب دنیوی باشد، به قرینه این که قرآن کریم
دارد احوال امتهای گذشته و احوال مرسلین و اقوام آنها را بیان مکند؛ و این مربوط به عذاب دنیوی است. برای پیامبر

حایت مکند که اگر اقوام گذشته را عذابشان کردیم به این جهت بود که حجت بر ایشان تمام شده بود؛ و اگر حجت تمام
نشده بود، ما عذاب نمکردیم. جواب مدهیم بر فرض که کس احتمال دهد این آیه مربوط به عذاب دنیوی است، اما عبارت

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=165
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=165
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=165
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=168
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=161
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=169
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=168
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=165
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=165
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=165


(لىلا یونَ للنَّاسِ علَ اله حجةٌ بعدَ الرسل) تعلیل است و از این تعلیل عمومیت استفاده مشود؛ یعن هم در مورد عذاب
دنیوی صادق است و هم در مورد عذاب اخروی صادق است. اما طبق آنچه که آقایان محترم نوشتهاند، شما صفحه 746 از

جلد 2 عدّة الاصول ـ البته شیخ طوس برای برائت به این آیه استدلال نرده و بله برای اصالت الحظر به آن استدلال کردند ـ و
صفحه 276 کتاب الاصول العامة ف الفقه المقارن را ملاحظه کنید تا ان شاء اله فردا ادامه بحث را عرض کنیم. و صلّ اله

عل محمد و آله الطاهرین. 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=165

