
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 3 »

در تاریخ ۱۰ آذر ۱۳۸۸

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 3
جلسه 41 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

تبیین کلام مرحوم امام(رض)

بحث در بیان امام(رض) بود، ایشان فرمودند کلمه «ضمان» در این قاعده را باید به همان معنای معقول متعارف تفسیر کنیم و
معنای معقول متعارف این است که اگر مال تلف شود، مثل یا قیمت را ضامن است و مادام که عین موجود است، خود آن
عین باید برگردانده شود. «أداء العین ف فرض وجود العین» ؛ و لو اینه ی قیدی مزنند که «لو قلنا بأن عهدة الاداء أیضاً

ضمانٌ»؛

مفرمایند ما این «یضمن» را باید به همین معنای متعارف تفسیر کنیم. در توضیح مطلب عرض مکنیم؛ ایشان مفرمایند بر
عقد صحیح، دو خاصیت و دو اثر مترتب است، اولین اثر این است که انقلاب در مالیت ایجاد مکند و دومین اثر این است

که خود عقد صحیح، جزء السبب برای ضمان است، و جزء دوم سبب، عبارت از استیلاء است. وقت که معاملهای انجام
مشود و عقد صحیح واقع مشود، این مبیع که با عقد صحیح، بایع به مشتری مفروشد و این بایع بر این مبیع استیلا دارد

بدون اینه اذن مال در کار باشد، و بدون اینه امانت شرع در کار باشد، این استیلا بعلاوهی خود عقد سبب برای ضمان
مشوند. نتهای که دیروز عرض کردم در فرمایش امام(قده) هست مفرماید ی از مصادیق «عل الید» همینجاست؛ چون

«عل الید» را قبلا بحث کردیم که یعن «ید غیر مأذون»، اینجا مبیع که الآن در اختیار بایع وجود دارد، ید بایع بر این مبیع؛ ید
غیر مأذون است، نه شارع به او إذن داده بر آن ید داشته باشد و نه خود مال به او إذن داده که بر آن ید داشته باشد، لذا ید او

ید غیر مأذون مشود و «عل الید ما أخذت حت تؤدیه» اینجا جریان پیدا مکند. بعبارة أخری؛ امام(رض) مفرمایند
نمتوانیم در عقد صحیح، بنفس العقد، ضمان را تصویر کنیم. 

چون اگر این مبیع از اول در ید مشتری بود، پول مشتری هم در ید بایع بود و مآمدند ی معاملهای بین این ثمن و مثمن برقرار
مکردند، اینجا از عبارت امام(ره) استفاده مشود که نمتوانیم بوئیم این عقد صحیح، سبب برای ضمان است، برای اینه
نیست، عل چنین استیلای یدی بر مال غیر وجود ندارد، اینجا استیلاء من غیر إذنٍ بر مال غیر وجود ندارد، وقت اینجا أصلا

الید معنا ندارد. عبارت امام(رض) اینجا ی مقدار نیاز به توضیح دارد؛ ایشان مفرمایند جای که معامله واقع مشود و مبیع
هنوز در اختیار بایع است، بایع هنوز مبیع را به مشتری نداده، گفتیم اثر اول این است که عقد، سبب برای انقلاب در مالیت
است، یعن این مبیع قبل العقد، بایع مالش بود و بعد العقد، مشتری مالش است، این روشن است. ول الآن که بعد العقد،

مبیع مل مشتری است، بایع بر این مبیع ید دارد.

امام(رض) مفرمایند آیا اینجا «عل الید ما أخذت حت تؤدیه» جریان ندارد؟ مر شما نمگوئید ملاک در «عل الید»، «ید
غیر مأذون» است، خوب الان این ید؛ غیر المأذون است، برای اینه شارع به او اجازه نداده که پیش بایع باشد و خود مشتری

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


هم اجازه نداده که پیش بایع باشد، نه اذن مال دارد و نه اذن شرع دارد. وقت هیچی از این دو اذن نباشد، این ید مشود
غیر مأذون، وقت ید غیر مأذون شد، قاعدهی «عل الید ما أخذت» مآید. قاعده «عل الید» نیز اثبات ضمان مکند، پس الآن

ضامن است. پس عقد به همراه استیلا، هر کدامشان عنوان جزء السبب را دارد، عقد به علاوهی استیلا، ضمان را مآورد. تا
آئیم، الآن عقدی خوانده شده و مال مشتری دست بایع است، «علفرماید طبق ضوابط و قواعد که پیش ماینجا امام(رض) م

الید» هیچ مانع در اینجا ندارد و جریان پیدا مکند و «عل الید» هم اثبات ضمان مکند. لن مفرمایند تنها اشال که
ممن است شما مطرح کنید این است که مگویید ما ی قاعدهای داریم که اگر مبیع قبل القبض تلف شود، این از کیسه بایع

است. 

این را مرحوم شیخ(ره) در خیارات مرر مطرح کردهاند؛ «تلف المبیع قبل قبض من کیس البایع» یا «من مال بایعه» ؛ یعن اگر
ی معاملهای شد، قبل از اینه بایع جنس را به مشتری تحویل دهد، جنس از بین رفت، این از مال بایع تلف مشود و این کنایه

از انفساخ العقد است. اگر عقد انفساخ پیدا کرد، دیر چه بحث وجود دارد که بوئیم ضمان وجود دارد یا نه؟ تعبیری که در
اگر مبیع باق للضمان مع بقائه»؛ یعن وئیم «کل عقد من العقود موجبفرمایند که ما باید بکنند مال مجواب از این اش
است، همین الآن مگوئیم «البائع ضامن». «فلو فرضنا أنّ التلف وقع مع بقاء العقد»؛ اگر فرض کنیم که مبیع تلف شده اما
عقد هنوز باق است، اینجا ضمان به مثل یا قیمت است. یعن اگر بحث انفساخ را مطرح ننیم، بوئیم ف فرض التلف، العقدُ

باقٍ، و لو تلف شده، اما عقد باقیست. بعد این قاعده اقتضا دارد که این مثل یا قیمتش را به مشتری بدهد. قاعده مگوید این مال
غیر بوده، تو بر مال غیر ید پیدا کردی، حالا تلف شده و ضامن مثل یا قیمت آن هست. اگر فرض بقاء العقد کردیم، مسأله مآید

روی ضمان مثل یا قیمت. اما مشل آن طرف قضیه است، یعن طبق قول به عدم بقاء عقد، روی قول به انفساخ عقد، آنجا
مسألهی ضمان چطور مطرح مشود؟

مفرماید: انفساخ، ی حم از ناحیه شارع متعال است، شارع مگوید این عقد انفساخ پیدا مکند، یا عرف و عقلا مآیند
مگویند حالا که این آدم ی جنس را فروخت، قبل از اینه این جنس را تحویل دهد، این جنس در دست بایع از بین رفت،

گویا عقد به هم خورده، انفساخ، ی حم شرع یا ی حم عقلای است، اما مفرمایند این «لا یوجب رفع السببیة، بل یوجب
رفع السبب»؛ معنای إنفساخ این است که عقد که سبب بوده از بین رفته، اما سببیت از بین نمرود، یعن اینه این عقد و

فرمایند: انفساخ، موجب این است که سببیت باقرود. مت برای ضمان از بین نمت برای ضمان دارد، این سببیاستیلاء، سببی
است، اما سبب از بین رفته، وقت مگوییم «ینفسخ العقد»؛ عقد سبب بوده و الآن سبب نیست.

اگر در ی جای بوئیم نار نیست، مگوئیم سبب للحرارة نیست، آیا با انار سبب، سببیت نیز انار مشود؟! یعن متوانیم
بوئیم نار، سببیت برای حرارت ندارد؟ خیر. معلوم است که با انار سبب، کس نمتواند سبیت را انار کند، ممن است

سبب بالفعل نباشد، اما اصل سببیت؛ یعن ی تلازم و ارتباط بین سبب و مسبب باق است. مگوئیم اگر نار باشد، سبب برای
حرارت است، سببیت از بین نمرود. امام(رض) در اینجا از این قاعده استفاده مکنند که با رفع سبب، رفع سببیت نمشود.

بوئیم حالا شما چه اثری از این را دنبال مفرمایید، بوئیم سبب رفته، عقد رفته، انفساخ مآید عقد را از بین مبرد، اما
مخواهید بفرمایید سببیت باق است. مفرماید فایدهاش در عقد فاسد ظاهر مشود. یعن شما وقت مگوئید همانطور که ید

بر مبیع، در عقد صحیح، سببیت برای ضمان دارد، ید بر مبیع، در عقد فاسد هم سببیت برای ضمان دارد. 

ما همین اندازه ثمره را داشته باشیم کاف است. امام(رض) مفرمایند در اینجا اگر این قول را قائل شویم که تلف، موجب
انفساخ عقد نمشود، تلف را فرض کنیم و بوئیم عقد هم باق است، مسأله خیل روشن است، مسأله این است که این مبیع، به

مثل یا قیمتش انتقال پیدا مکند، ضمان، ضمان به مثل یا قیمت است. اما فرض دوم این است که بوئیم «مع التلف لم یبق
رود، اما سببیة العقد للضمان باقسبب از بین م رود، یعنفرمایند عقد از بین مرود، مالعقد، ینفسخ العقد»؛ عقد از بین م

است. ثمرهاش سبب مشود که ما در عقد فاسد هم بوئیم سببیت برای ضمان دارد. بعد در عقد فاسد هم همین تعبیر را دارند
که مفرمایند در عقد فاسد، برای ضمان دو جزء العلة داریم؛ ی خود عقد فاسد است و دوم استیلاء است. مفرمایند ما باید



در عقد فاسد اینطور بوئیم که «الاستیلاء المسبوق بالعقد الفاسد بتوهم صحته صار موجباً للضمان»؛ اگر کس استیلای بر
ی مال پیدا کند، و این استیلا، مسبوق به ی عقد فاسد باشد، منته فر مکردند که این حرف صحیح است و رد و بدل

شده، جنس را داده و پول را هم گرفته، استیلای این چنین، موجب ضمان است. «ولو ف هذا المورد الشخص الذی لم تن
قیود الاخر توجب تمامیة السبب»؛ در این مورد شخص، در این مال معین شخص، قیود دیر موجب تمامیت سببت نباشد.

یعن در این مورد عقد فاسد، ما قیود دیر را دخیل در تمامیت سبب و تام السبب بودن قرار ندهیم. بعد مفرمایند؛ «و لو کان
الید تمام السبب لن العقد صار سبباً بنحو للوقوع فیها»؛ اگر هم کس بوید ید، تمام السبب است اما عقد زمینه برای ید را

درست کرده، عقد مجال را درست کرده برای اینه ید محقق شود، بطوری که اگر این عقد فاسد نبود، ید هم محقق نمشود. در
یالضمان» و إن لزم منه تف» معن ف یفرمایند: «و هذا الاحتمال أقرب من سائر الاحتمالات، و لا یوجب التفآخر م

ف الضامن، لنّه لا مانع منه بعد عدم تعرض القاعدة إ للضمان» ؛

اینه ما ضمان را اینطوری معنا کنیم، که هم در عقد صحیح و هم در عقد فاسد بوئیم یعن «العقد مع الاستیلاء»، آن وقت
بوئید در عقد فاسد، کالعدم است. مفرماید اگر این عقد، فاسد نبود، استیلاء محقق نمشد، تمام السبب و لو به حسب ظاهر؛

کنیم. پس معنای ضمان دو تا نشد، یعنید» است، اما عقد هم ‐و لو فاسداً‐ دخالت دارد. پس ضمان را اینطوری معنا م»
ضمان در عقد صحیح با ضمان در عقد فاسد، ی معنا پیدا کرد، و لو اینه در عقد صحیح، خود بایع ضامن است، و در عقد
فاسد، مشتری ضامن است، تفی در ضامن بوجود مآید، اما در معنای ضمان، تفی نیست، «لنّه لا مانع منه بعد عدم

تعرض القاعده إلا للضمان»، حالا تفی در ضامن پیش مآید، اما قاعده که بحث از ضامن نرده، اشال ندارد که در
ضامن تفی پیش بیاید، قاعده فقط راجع به ضمان بحث کرده است. این خلاصهی فرمایش امام(رض) است که دقت بسیار

فراوان را در بیان این مطلب إعمال فرمودند.  

نقد استاد بر کلام امام(رض)

اکنون مخواهیم فرمایش حضرت امام(رض) را تحلیل کنیم. در فرمایش امام(ره) این نته وجود دارد که هم در ضمان در عقد
صحیح، هم در ضمان در عقد فاسد، «استیلا» دخالت دارد و اگر استیلا نباشد، «عل الید» جریان ندارد.

اشال اول

اشال که ما داریم این است که اولا: این قاعده، ظهور در این دارد که خود عقد، منشأ برای ضمان است، «ما یضمن
بصحیحه» یعن خود عقد منشأ برای ضمان است و چیز دیری منشأ برای ضمان نیست. شما در اینجا مفرمایید استیلا هم

جزء السبب برای ضمان است. بعبارة أخری؛ در آن عقد، ما کلام را مآوریم در جای که هنوز در بیع سلف که ثمن داده
مشود و عقد برقرار مشود، هنوز مبیع وجود ندارد، آیا در اینجا ضمان هست یا نیست؟ ظاهر کلمات فقها در «ما یضمن
بصحیحه» این است ‐که محقق اصفهان(قده) در جای دیری به این مطلب تصریح کردهاند‐، که ضمان در عقد صحیح؛

بنفس العقد مآید، نه اینه چیز دیری به نام «ید» و «استیلا» بخواهد دخالت داشته باشد.



اشال دوم

ثانیاً: قبلا محقق نائین(ره) قاعدهی «ما یضمن» را در وزان «عل الید» قرار داد، گفت این جای است که منشأش ید است،
خود مرحوم امام(رض) در اشال بر محقق نائین(ره) فرمودند که این مطلب را از کجا مگوئید؟ اشال هم آنجا وارد بود. برای

اینه ما بعداً خواهیم خواند که ی از ادلّه این قاعده «ما یضمن» ؛ «ید» است، اما تمام دلیلش ید نیست. این اشال دوم هم
در اینجا بر فرمایش امام(رض) وارد است.

اشال سوم

اشال سوم این است که ما الان تمام بحثمان روی این است که وقت مبیع قبل القبض تلف شود، انفساخ العقد مسلم است.
اینجای که عقد انفساخ پیدا مکند، شما مفرمایید سبب رفع مشود، سببیت در اینجا باق مماند، یعن مخواهیم قائل به

سببیبت شویم. جواب ما این است که اگر ی سببیت کل مدّ نظر شماست، عرض ما این است که در هر عقدی، سببیت همان
عقد برای ضمان مطرح است، لذا اگر در هر جای، عقد که سبب است از بین مرود، سببیت خاص هم از بین مرود. به بیان
دیر؛ بحث در سببیت خاص است، عقدی که بین من و زید در ی معاملهای شده، بین من و عمرو در معامله دوم و بین من و
بر در معامله سوم شده، سه سببیت است و ی سببیت واحد نیست، سه سببیت خاص است، و با رفع سبب، سببیت کل از
بین نمرود، اما سببیت خاص از بین مرود. اگر شما گفتید این نار حرارت مخصوص این چنین دارد، اگر این سبب برود،
سببیت خاص هم از بین مرود، با رفع خاص؛ یعن با رفع سبب، سببیت عام ممن است در جای خودش محفوظ باشد، اما

سببیت خاص از بین مرود.

اشال چهارم

اشال چهارم؛ در عقد فاسد ما به هیچ وجه نمتوانیم این عقد را جزء السبب قرار دهیم، اگر عقد، فاسد شد، چطور متوانیم آن
را جزء السبب برای ضمان قرار دهیم؟ در عقد صحیح، عقد صحیح متواند جزء السبب باشد، عقد صحیح برقرار شده و بوئیم
عقد صحیح، جزء السبب است و جزء دیرش هم استیلا است، اما در عقد فاسد، عقد فاسد، کالعدم است، حالا مجرد اینه اگر
این عقد، فاسد نبود، استیلا نبود، معنایش این نیست که این عقد فاسد، تأثیر در ضمان دارد، هیچ اثری در ضمان ندارد، حت به

عنوان جزء السبب. طریق یا معد، تأثیرگذار نیست. ما مخواهیم به عنوان کل العلة یا جزء العلة از آن یاد کنیم.

یعن کلام امام(رض) این است که همانطور که عقد صحیح، جزء العلة است، عقد فاسد هم جزء العلة است. ما این را منریم.
بر عقد فاسد هیچ اثری مترتب نمشود. توهم اینه این عقد، صحیح بوده، نقش در تأثیرگذاری ندارد. عجیب این است که

مفرمایند «الاستیلاء المسبوق بالعقد الفاسد بتوهم صحته» ؛ یعن اگر کس توهم صحت نند، اگر کس کاری به فساد و
صحتش نداشته باشد، اینجا سببیت برای ضمان نیست؟! بعبارة أخری؛ در عقد فاسد، اگر قبض و إقباض نشود، آیا اینجا کس

مگوید این عقد فاسد، جزء العلة برای ضمان است؟ چطور ما متوانیم تصور کنیم که عقد فاسد، جزء العلة برای ضمان
است؟!!

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


