
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 3 »

در تاریخ ۰۸ آذر ۱۳۸۸

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 3
جلسه 39 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

چیده بحث گذشته

بحث در این بود که مراد از کلمه «یضمن» که در این قاعده دو بار هم ذکر شده، چیست؟ آیا دو معنا از آنها مراد است یا ی
معنا دارد؟ آیا ضمان در عقد صحیح با ضمان در عقد فاسد ی معنا دارد، اما اختلافشان، اختلاف به خصوصیات است، یا

اینه دارای دو معنا هست؟ نظریه مرحوم شیخ(ره) و محقق نائین(اعل اله مقامه الشریف) را هم بیان کردیم. اما نظریهی
محقق اصفهان(ره) و محقق ایروان(ره) و مرحوم امام(رض) باق ماند. این بحث، بحث مفید و جالب است که بالأخره فقهای
شیعه، هم در عقد فاسد قائل به ضمان هستند و هم در عقد صحیح ضمان را جاری مدانند. باید ببینیم که آیا بین اینها اختلاف

در معنا هست یا خیر؟

نقد محقق اصفهان(ره) بر مرحوم شیخ(ره)

محقق اصفهان(اعل اله مقامه الشریف) ابتداء نظریهی شیخ(ره) را مورد مناقشه قرار مدهد. مرحوم شیخ(ره) مفرمودند
ضمان؛ یعن «تدارک مضمون بر ضامن ف ماله الاصل و ف فرض التلف». محقق اصفهان(ره) دو اشال بر مرحوم

شیخ(ره) دارد.

اشال اول این است که در عقد صحیح، ضمان ربط به تلف ندارد، ما در عقد صحیح نمتوانیم ضمان را دائر مدار تلف قرار
دهیم، بله ضمان در عقد صحیح، قبل از تلف و بنفس العقد است. یعن آنچه که فقها بیان مکنند این است که در عقد صحیح،

به نفس عقد، ضمان مآید. یعن چیز دیری دخالت ندارد. عبارتشان این است که «أنّ الضمان ف الصحیح متقوم بحیثیة
م بالتلف»، أصلاکونه متدارکا بالعوض، مع أنّ الضمان متقو تدارکه بالعوض بنفس العقد، من دون دخل لتعقّب التلف ف

مسألهی تلف در آن نقش ندارد.

اشال دوم محقق اصفهان(ره) این است که در عقد صحیح، ضمان به همان عوض جعل و عوض مسم است و ما نمتوانیم
عوض المسم را تدارک بنامیم. به شیخ(ره) اشال مکنند که اگر ما معنای ضمان در عقد صحیح را «تدارک» ذکر کنیم،

أصلا شما باید تعریف بیع را عوض کنید، به جای اینه بوئید «البیع هو التملی بالعوض»، باید بوئید «البیع هو التدارک
بالعوض»، شما اگر بخواهید بوئید این تدارک با عوض المسم است ‐عوض المسم که همان عوض جعل است، همان
ثمن و مثمن در معامله صحیح است‐، پس اصلا باید بویید حقیقت بیع عبارت است از «التدارک بالعوض»؛ و حال آنه

هیچس این حرف را نزده است، بله بیع؛ تملی بعوضٍ هست. 

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


پس در عوض مسم و عوض جعل نمتوانیم بوئیم ثمن، تدارک مثمن است و مثمن، تدارک ثمن است. پس دو اشال را
محقق اصفهان(ره) بر مرحوم شیخ(ره) وارد مکند؛ اشال اول اینه ضمان در عقد صحیح، ربط به تلف ندارد، بله متقوم به

خود عقد است، نه به عقدی که بعد از آن تلف واقع مشود. اشال دوم اینه در عقد صحیح، درک و تدارک نداریم، در عقد
صحیح این، عوض برای اوست و آن هم عوض برای این است، اما أحد العوضین تدارک برای عوض دیر نیست، نمتوانیم
بوئیم این عوض، آن دیری را جبران مکند. مثلا بوئیم که وقت مبیع از مال بایع خارج مشود، ی نقصان در مال بایع

پیش مآید، که ثمن آن را جبران مکند.

ثمن، جبران آن نیست، عرف نمگوید ثمن عنوان درک و تدارک را دارد و بالعس؛ اینه بوئیم ثمن از مال مشتری خارج
مشود، مبیع آن را جبران مکند. بعد از اینه این دو اشال را ذکر مکنند مفرمایند ما ابتدا شما را متوجه معنای لغوی

؛ أصلا«ضمن شی ف فرمایند «ضمان» از مادهی «ضمن» است، «کون شیضمان» کنیم، بعد به ما نحن فیه بپردازیم. م»
اگر ی چیزی در ضمن چیز دیر بود، اینجا عرب تعبیر به ضمان مکند. آن وقت اگر این «ضمان» به انسان نسبت داده

شود، بویند این زید ضامن است، یعن این مال در ضمن عهده او آمده است؛ «کون الشی ف ضمن عهدة الانسان»، این مال
در ضمن عهدهی او آمده است.

آناه مگویند گاه اوقات سبب ضمان، خود انسان است و گاه اوقات سببش شارع است، که کاری به این جهت نداریم.
.«ضامن گویند «الامامدر نماز جماعت م کنند؛ در لسان العرب آمده «نخلةٌ ضامنة»، و ییه مایشان بر دو مثال ت

فرماید معنای این دو «ضمان» چیست؟ معنای «نخلة ضامنة» این است «أی ما تضمنتها أمصارهم و کان داخلا فم
العمارة و أطاف به سور المدینة»؛ آن نخلهای که شهر آن را در بردارد و داخل در ی عمارت است و دیوار شهر دور آن را

گرفته است. بعض این «نخلةٌ ضامنة» را معنا کردهاند «بأنّ أهلها ضمنوا عمارتها و تفّلوا حفظها»؛ یعن صاحب این نخل
متعهد شده است عمارت و آبادی و حفظ این نخل را.

محقق اصفهان(ره) مفرماید این اجتهاد در لغت است و درست نیست. «نخلةٌ ضامنة» یعن این درخت نخل، در ضمن این
شهر است. بعد مفرمایند در حدیث آمده است «الامام ضامن» ؛ امام جماعت در نماز، ضامن است. دیران این ضمان را

معنا مکنند «الامام یحفظ عل القوم صلاتهم»؛ امام حافظ نماز مأمومین است، یعن اگر نماز امام درست باشد نماز آنها هم
درست است، اگر نمازش باطل باشد نماز آنها هم باطل است. البته همین معنا را در لسان العرب هم از بعض نقل کرده است.

در حال که محقق اصفهان(ره) مفرمانید معنای «الامام ضامن» این نیست بله یعن «قرائة المأموم ف ضمن عهدة
الامام»؛

یعن اینه امام قرائت را بخواند، گویا مأموم خوانده و قرائت مأموم در ضمن قرائت امام را خداوند قبول مکند. پس مفرمایند
در عرف و لغت؛ ضمان یعن «کون الشء ف ضمن شء آخر»، «کون الشء ف ضمن العهدة»، بعد که این معنای لغوی و

عرف را بیان مکنند، سراغ ما نحن فیه مآیند. مفرماید اینه ما داریم «ما یضمن بصحیحه یضمن بفاسده»؛ مفادش این
است که «کل مورد کان عهدةُ مورد العقد عل المتعاقدین ف الصحیح، عهدته علیهما ف الفاسد»؛ یعن هر چیزی که در عقد

صحیح بر عهده متعاقدین است، در عقد فاسد هم بر عهدهی متعاقدین هست. 

اگر در عقد صحیح، بایع باید مبیع را به مشتری بدهد و مشتری هم ثمن را بدهد، در عقد فاسد هم بر عهدهی متعاقدین ی یعن
چیزی مآید، حالا یا آن قیمت مآید یا مثل. این معنای است که محقق اصفهان(ره) برای قاعده بیان مکنند. پس خلاصه این

ضمن العهدة» ، دقت کنید؛ در اینجا معنای تلف ندارد، یعن ء فکنیم، «کون الششد که «ضمان» را به «عهده» معنا م
أصلا محقق اصفهان(ره) ضمان را چیزی معنا مکند که کاری به تلف ندارد، «کون الشء ف العهدة» ، در عقد فاسد این

جنس که مشتری گرفته در عهده مشتری است، پول که بایع گرفته در عهده بایع است، مثل موارد دیری که کس غصب



مکند مگوئیم بر عهدهاش مآید، اینجا هم همینطور است.

نقد امام(رض) بر محقق اصفهان(ره)

که ایشان کردند، نه معنای عرف فرمایند این معنایال اول؛ م(ره) دارند. اشال بر محقق اصفهانمرحوم امام(رض) دو اش
است و نه با لغت مناسبت دارد؛ «مخالف للعرف و اللغة و الاول ظاهر و یعلم الثان بالمراجعة إل کتب اللغة»؛ مفرمایند اگر

کس به کتب لغت مراجعه کند، این روشن مشود. اینه بوئیم ی مال در ضمن عهده است، این ربط به ضمان ندارد.
شاید مراد امام(رض) این است که اگر موارد عهد را بررس کنید، یا «أوفوا بالعقود» را بررس کنیم، أصلا «عهد» و «عهده»

چه ربط به «ضمان» دارد؟ اگر در عرف مگویند من با خدا عهد بستم، این به معنای ضمان نیست، ضمان در باب معاملات
با مسألهی عهد خیل فرق دارد.

عهدی که خدا با انبیاء بسته، «أ لم أعهد إلیم»، این عهد چه رابطهای با ضمان دارد؟ گویا مخواهند بفرمایند ما اگر موارد
مطلب ال دوم یکنیم، هیچ کدام به معنای ضمان نیامده است. امام(رض) در اش استعمال «عهد» را در عرف و لغت بررس

را ذکر مکنند که اصل این مطلب در کلمات محقق بروجردی(اعل اله مقامه الشریف) است. مرحوم آقای بروجردی(ره) در
کتاب الغصب که از ایشان چاپ شده، که تقریرات است که تلامذهی ایشان نوشتهاند، این مطلب را دارند. حال امام(رض) یا از

ایشان گرفتهاند یا اینه خودشان بیان مکنند؛ مفرمایند: هر اشتغال عهدهای که ضمان نیست. در باب دین کس به دیری
قرض مدهد، الآن ذمهی مقترض مشغول مشود، آیا متوانیم بوئیم این مقترض، ضامن است؟ 

عرف نمگوید مقترض، ضامن است. تا به او قرض دادیم، نمگوئیم تو الآن ضامن شدی. در مقترض ضمان را استعمال
نمکنند، مدیون را ضامن نمدانند. در عاریه هم همینطور. مرحوم امام(رض) مفرمایند درست است در معاملات، بنای عقلا

بر این است که در باب بیع، عوضین باید تسلیم شود، بایع باید مبیع را به مشتری بدهد و مشتری هم ثمن را به بایع بدهد، اما این
تسلیم العوضین، غیر از مسأله ضمان است، «فلا یقال بعد تحقّق البیع: "أنّ کّ من المتبایعین ضامن للأداء أو للمال"»؛ بعد از
معامله نمگویند هر کدام از متبایعین، ضامن ادا هستند. محقق اصفهان(ره) ضمان را به «کون الشی ف ضمن العهدة» معنا
کرد، در عقد صحیح فرمود متبایعین هر کدام عهدهدار این مشوند که جنس را به دیری تحویل دهند. امام(رض) مفرمایند ما

قبول داریم، بنای عقلا در معاملات این است که متبایعین هر کدام عوض را به دیری تحویل دهد و تسلیم کند، اما اسم این
تسلیم العوضین، ضمان نیست، نمشود گفت بایع، ضامن مبیع است.

نقد و بررس اشالات امام(رض) بر محقق اصفهان(ره)

راجع به اشال اول؛ ما قبلا هم عرض کردیم این معنای که محقق اصفهان(ره) بیان مکند، از معنای لغوی دور هم نیست،
«کون الشء ف ضمن شی»، «ضمن»، «تضمن»، «تضمین»، همه اینها نزدی به کلام محقق اصفهان(ره) است و وقت به

لسان العرب مراجعه کنیم، موید کلام محقق اصفهان(ره) است. اما قسمت اول کلام امام(رض) که این معنا عرف نیست،
حرف درست است. پس از نظر عرف، حق با امام(رض) است، یعن ما در استعمالات عرف هر جا کلمه «عهد» و «عهده» را
دنبال کنیم، در خیل موارد ربط به ضمان ندارد. «ألم أعهد إلیم» یا «عهدنا» تعابیری است که در مورد «عهد» آمده. و اما
اشال دوم؛ آیا واقعاً بین «عهده» و «ضمان» فرق وجود دارد یا اینجا هم مشود گفت که بین اینها هم فرق نیست؟ ما در آن

کتاب «ضمان ید» و حدیث «عل الید» در قاعدهی «عل الید»، نظریهی مرحوم آقای بروجردی(ره) را آوردیم و به گمانم چهار
پنج مناقشه بر آن فرمایش وارد کردیم. حالا با قطع نظر از آن مناقشات، درست است در عرف، به مدیون، ضامن نمگویند، اگر

شما به کس پول قرض دادی، شما دائن و مقرض، وقت مقترض پول را گرفت، نمگویند که این مقترض ضامن است، اما



وقت که أجل و مدت دین فرا برسد، اگر تأخیر بیندازد آنجا مگویند ضمان وجود دارد. قبل حلول الأجل نمگویند ضامن، اما
بعد حلول الأجل یعن روزی که باید دین را بدهد و نداد، آنجا تعبیر به ضمان مکنند. عرف ی عنوان ضمان هم برای او

مآورد.

درست است به مجرد القرض نمگویند که آن مدیون، ضامن است، اما بعد حلول الاجل، وقت نمآید بدهد و تأخیر بیندازد،
تعبیر به ضمان مکنند. اینه امام(رض) اینجا مفرمایند هر عهدهای ضمان نیست، چه اشال دارد ما بوئیم هر عهدهای

مقتض ضمان در آن وجود دارد، درست است خیل از عهدهها بالفعل ضمان است، در عقد فاسد، بلافاصله این عهده در اینجا
مشغول مشود و ضمان هم هست، هر عهدهای بالفعل ضمان نیست، اما مقتض ضمان در آن وجود دارد و همین مقدار

کافیست. محقق اصفهان(ره) هم مگوید همین مقدار که ما در اینجا بوئیم ضمان، یعن «کون الشء ف العهدة»، در عقد
صحیح متبایعین عهدهدار این مشوند، پس هر عهدهای اقتضای ضمان دارد و همین مقدار برای محقق اصفهان(ره) کافیست.

اما نته مهمتری که مخواهیم عرض کنیم این است که آیا در عقد صحیح، بنای عقلا مگوید شما باید مبیع را تسلیم کن یا
خود عقد، اقتضای این را دارد؟ در عقد صحیح، ی معاملهای را دو نفر انجام دادند، آیا خود مقتضای عقد این است که بایع
بعد العقد این مبیع را به مشتری تحویل دهد و مشتری هم پول را تحویل دهد، یا بنای عقلا آنها را وادار به این کار مکند؟ این
مقتضای خود عقد است. اگر خود عقد است، پس این عهده را خود عقد آورده نه بنای عقلا. اینه امام(رض) مفرمایند که

«التزام المتبایعین بتسلیم العین» مربوط به بنای عقلاست، اینونه نیست، بله مربوط به خود عقد است، عقد، این تعهد را برای
طرفین مآورد، هم برای بایع و هم برای مشتری مآورد.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


