
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۰۳ آذر ۱۳۸۸

بحث برائت
جلسه 38 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بررس اشالات مرحوم شهید صدر بر استدلال به آیه 145 سوره انعام بر برائت

بحث در استدلال به آیهی شریفه 145 سوره انعام (قُل لا اجِدُ ف ما اوح الَ محرما علَ طَاعم یطْعمه) بود. بیان استدلال را
عرض کردیم؛ و بیان نمودیم در مجموع شش اشال بر استدلال به این آیه شریفه وارد شده است. دو اشال از مرحوم شیخ

اعظم انصاری(قدس سره) بود که آنها را به همراه مناقشاتش ذکر کردیم. دو اشال از مرحوم سید یزدی در حاشیه رسائل بود
که آن را نیز به همراه مناقشاتش بیان کردیم. دو اشال دیر وجود دارد که مرحوم شهید صدر(رضوان اله علیه) در اصولشان

در بحث برائت عنوان کردند. اشال اول این است که مفرمایند مجرد عدم وجدان، موضوع برای عذر واقع نمشود؛ عدم
الوجدان من حیث هو هو نمتواند ملاک برای عذر باشد. بنابراین، باید عدم الوجدان سبب باشد برای شیئ و ما به اعتبار آن

مسبب بوئیم موضوع برای عذر واقع شده است؛ یا باید بوئیم «عدم الوجدان سبباً لعدم العلم» ، وقت انسان چیزی را نیافت،
سبب مشود که علم نداشته باشد. این ی فرض؛ و فرض دوم این است که بوئیم «عدم الوجدان سبب للعلم بالعدم» ، عدم

وجدان سبب شود بر اینه علم به عدم پیدا کنیم. حال، اگر عدم الوجدان سبب برای عدم علم باشد، استدلال به این آیه شریفه
برای برائتها نافع است. مدّعای برائتها این است که در جای که برای وجوب یا حرمت علم نداریم، اصالت البرائه را باید

جاری کنیم؛ و اگر در این آیه شریفه، عدم الوجدان بما اینه سبب است برای عدم العلم، استدلال به آیه برای اثبات برائت
صحیح است.

اما اگر فرض دوم را بوئیم که «عدم الوجدان سبب للعلم بالعدم» ، یعن گاه در اثر عدم الوجدان انسان علم به عدم پیدا
مکند، در این صورت، آیه شریفه برای برائتها مفید نیست. برائتها زمان متوانند به آیه استدلال کنند که فرض اول مدلول

آیه باشد؛ یعن «عدم الوجدان سبب لعدم العلم» ، اما اگر مدلول آیه «عدم الوجدان سبب للعلم بالعدم» باشد، مفید برای
برائتها نیست. ایشان سپس مفرمایند: ما در این آیه قرینهی روشن داریم که فرض دوم مراد است؛ در آیهی شریفه قرینه

وجود دارد بر اینه مسبب از عدم الوجدان، عدم العلم نیست؛ و آن قرینه این است که در پیامبر(صلوات اله علیه) جهل معنا
ندارد؛ پیامبر بر جمیع آنچه از طرف خداوند تبارک و تعال بر موس(عل نبینا و آله و علیه السلام) و بر عیس(عل نبینا و آله و

علیه السلام) وح شده اطلاع دارد. پس، در مورد این آیه «لا أجدُ» به معنای علم به عدم است؛ و اگر اینطور بود، آیه صالح
برای استدلال در ما نحن فیه نیست. این اشال اول که مرحوم شهید صدر(رضوان اله تعال علیه) ذکر کردند.

جواب اشال اول: پاسخ این اشال از مطلب که در جلسه گذشته بیان کردیم روشن مشود؛ و آن این است که خود ایشان و
دیران قبول دارند که آیه در مقام محاجه است. اگر شما اثبات بفرمایید که علاوه بر اینه پیامبر علم به عدم دارد، بوئیم

یهودیها هم علم به عدم دارند و با اینه علم به عدم دارند، قائل به حرمت مشوند و این بدعت را مگذارند، فرمایش شما تمام
است؛ اما اگر بوئیم پیامبر(ص) علم به عدم دارد اما یهودیها چنین علم ندارند، و درمقام محاجه بودن آیه شریفه نیز همین

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=145
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=145


اقتضا را دارد که پیامبر به یهود بفرماید «لا أجدُ و أنتم لا تجدون» ؛ و بنابراین، علم به عدم در اینجا دخالت ندارد، و ما دیر
کاری نداریم آیا این سبب برای عدم العلم است یا سبب برای علم به عدم. بنابراین، بطلان اشال اول مرحوم صدر با این بیان

روشن مشود. اما اشال دوم ایشان نظیر همان اشال است که مرحوم شیخ انصاری داشتند با ی مقدار تفاوت. ایشان
مفرمایند: اگر از اشال اول قطع نظر کنیم، باز عدم الوجدان بر دو قسم است؛ ی قسم آن است که منشأ عدم الوجدان،

غقلت و نسیان است؛ و قسم دوم آن است که منشأ عدم الوجدان، عدم الوصول است. در قسم اول مگوئیم: فرض مکنیم
تمام احام الهیه از طرف خداوند تبارک و تعال رسیده، یعن جای برای شبهه و مشتبه، یا وجوب یا تحریم یا اباحه یا
غیرذل باق نمماند؛ تمام احام برای تمام ملّفین واصل شده است؛ حال، اگر ملّف یا انسان بوید «لا أجدُ» ، این

صحیح نیست جز این که بوئیم غفلت کرده و یا حم را فراموش کرده است.

و در قسم دوم، بوئیم منشأ عدم وجدان، عدم وصول کثیر من الاحام إل الملف است؛ علت این که ملف مگوید من
نیافتم، این است که کثیری از احام که باید به ملّف برسد، نرسیده است؛ «عدم وصول قسم کبیر من التراث والاخبار» .

ایشان در ادامه مفرمایند: «وهذا محل الابتلاء ف البرائة» ، این قسم دوم مورد ابتلای برائتهاست؛ یعن برائتها باید بویند
مواردی داریم که در این موارد هرچه هم فحص مکنیم، حم خدا را پیدا نمکنیم؛ پس، حم خدا یا بیان نشده و یا به ما واصل

نشده است. اگر ما اثبات کنیم آیه این قسم را مگوید مدعای برائتها درست است؛ اما اگر گفتیم آیه دلالت بر قسم اول دارد،
یعن آیه مگوید «لا أجدُ» و فرض این است که تمام احام آمده و بیان شده، پس، اگر کس بوید در این مورد حم نداریم،

منشأش غفلت و نسیان است. حال، اگر کس اشال کند چه ایرادی دارد که مراد در آیه هر دو قسم باشد، و آیه از این جهت
اطلاق دارد؟ مفرمایند: ما نمتوانیم به اطلاق تمس کنیم؛ برای اینه آیه فقط دنبال محاجه با یهود است؛ آیه در مقام این

نیست که عدم الوجدان را موضوع برای برائت قرار دهد. اگر آیه شریفه در مقام این بود که عدم الوجدان موضوع برای برائت
است، مگفتیم این موضوع اطلاق دارد و هر دو قسم را در بر مگیرد. روی اشال دوم ایشان دقت کنید، که آیا اشال واردی

هست یا نه؟ ان شاء اله تملیش را روز یشنبه عرض مکنیم.

بحث اخلاق (پیرامون شهادت حضرت امام باقر علیه السلام)

بسم اله الرحمن الرحیم در این فرصت اندک باقمانده، قصد داریم مطالب مختصری پیرامون امام باقر(علیهالسلام) بیان کنیم.
کتابهای بسیاری در شأن آن حضرت نوشته شده و بزرگان دین، بزرگان از علما، حت بزرگان از اهل سنّت، مثل ابن تیمیه و

بزرگتر از او ـ افرادی که به مراتب بزرگتر هستند ـ ، ابن اب الحدید و امثال او، تعابیر بسیار بزرگ را در مورد امام باقر(ع)
دارند. امام صادق(ع) در مورد پدر بزرگوارشان این تعبیر را دارد: «کان أب خیر محمدیٍ یومئذٍ عل وجه الأرض» ؛ پدر من
بهترین  و عظیمترین مسلمان روی زمین است. ابن اب الحدید در شرح نهج البلاغه مگوید «کان محمد بن عل الباقر سید

فقهاء أهل الحجاز ومنه ومن إبنه جعفر تعلم الناس الفقه» ؛ امام باقر(ع) بزرگترین فقیه اهل حجاز است؛ و از امام باقر و فرزند
او مردم فقه را آموختند. این مطلب را ی سنّ اقرار مکند که فقه را این بزرگواران خلق و ایجاد کردند؛ اساس فقه مربوط به

امام باقر و امام صادق(علیهماالسلام) است. و این تعبیری که گاه در افواه گفته مشود که اهل سنّت در فقه از نظر تألیف یا از
نظر تفریع تقدّم دارند، مطلب صحیح نیست. خود ابن اب الحدید اعتراف مکند که انتشار فقه و خلق فقه ـ به تعبیری که ما

عرض مکنیم ـ از امام باقر و امام صادق(علیهماالسلام) است.

فقهای اهل سنت هم اگر بوی از فقه بردهاند، در متب این دو امام(علیهماالسلام) بوده است. اینجا این نته را باید عرض کنیم
که نسبت به علم ائمهی طاهرین(علیهم السلام) هیچ کس تردید نرده است؛ یعن ما در گوشهای از تاریخ نداریم کس گفته باشد

تهای است که درون آن خیلن متوسط بودند، یا مقداری قوی بودند. این ی که امام باقر(ع) یا امام صادق(ع) از نظر علم
مطلب وجود دارد. به قول والد راحل ما(رضوان اله تعال علیه) که مفرمودند در هیچ کجای تاریخ نوشته نشده که امام



که تاریخ نسبت به علمای بزرگ اهل سنت، از همان طفولیت که چه کس درس خواند؛ در حال باقر(علیهالسلام) پیش چه کس
به آنها قرآن آموخته و یا چه کس به آنها حدیث و سیره آموخته را ثبت کرده است. اگر ائمه ما حت ی دقیقه، نزد عالم تلمذ
کرده بودند، تاریخ این مطلب را نوشته بود؛ اما هیچ جای تاریخ این مطلب را نداریم. نه تنها نداریم، بله تمام علمای عصر هر

امام، در مقابل علمیت امام و ائمه(علیهم السلام) خضوع و بدان اذعان داشتند.

ی از مظلومیتهای ائمه ما این است که در دوران خودشان تمام موافقین و مخالفین به مقامات آنها معترف و نسبت به آنها
علم غیرقابل تصور برای بشر عادی را اذعان داشتند؛ اما حالا در زمان ما، گاه اوقات بعض از افواه آلوده که پیداست قلوب
و ضمایری مریضگونه دارند، وقت مخواهند راجع به ائمهی ما قضاوت کنند، مگویند امام باقر(ع) یا امام صادق(ع) از حدّ

این علما ی مقدار بالاتر بودهاند. این خیل ظلم و جفای بزرگ است. دشمنان اینها به علمیت و زهد و تقوای اینها تصریح
کنند، اما این اذهان بیمار، اینونه مگویند. در ی جای تاریخ ندارد که ی عمل مروه را از ائمهی ما بیان کرده باشند، حالا

خیل از مراتب دیرشان هم بوده که شاید نقل نشده یا اگر در بعض از کتب آمده، به دست ما نرسیده است. چرا ما نباید این
حقایق و این گوهرهای اله را بیشتر بشناسیم و درکلمات اینها را بیشتر دقت کنیم؟!!! در دلائل الامامة و مدینة المعاجز آمده

است که: ابوبصیر نقل مکند خود امام باقر(ع) مفرماید من در شام بودم، دیدم گروه از مردم در حال حرکت هستند که به
جای بروند. سؤال کردم که «أین تریدون» ؛ کجا مروید؟ گفتند «إل عالم لنا لم نَر مثله یخبرنا بمصلحة شأننا» ؛ مرویم نزد
ی عالم که مثل او را هیچ کس ندیده و هر کس هر مطلب را داشته باشد او مشلش را حل مکند و مطابق مصالح و شؤون
افراد او را راهنمای مکند. امام(ع) مفرماید من هم دنبال آنها رفتم ـ در شام بوده و حضرت را هم نمشناختندـ   «حتّ دخلوا

بهواً عظیماً فیه خلق کثیر» ی جای رسیدیم که سالن بسیار بزرگ بود و مردم فراوان آنجا بودند، «فلم ألبث أن خرج شیخ
کبیر متوک عل رجلین قد سقط حاجباه عل عینیه وقد شدهما حتّ بدت عیناه» دیدم بعد از مدت ی پیرمردی که دو نفر  زیر

بغلش را گرفته بودند وارد شد؛ پیری او هم به قدری بود که ابروهایش روی چشمهایش افتاده بود و آنها را بسته بودند که بتواند
ببیند، «فلما استقر به المجلس نظر إل» ؛ اینهم به خاطر آن چهرهی إمامت که در امام(ع) بوده و آن نورانیت که خدا به او داده

که ایشان را از بقیه بشر متمایز مکرده است.

این پیرمرد به حضرت ناه کرد و عرض کرد «أمنّا أنت أم من الأمة المرحومة» ؛ آیا از ما هست ـاین پیرمرد از علمای
قسیس بود ـ یا اینه از امت مسلم هست؟ حضرت فرمودند «من الأمة المرحومة» ، من از امت پیامبر هستم. باز آن پیرمرد
سؤال کرد که «أمن علمائهم أم جهالها» ؛ از علمای این امت یا از جهال این امت؟ مفرماید گفتم «لست من جهالها» ؛ از

جاهلان نیستم. حالا اگر ی وقت به ما طلبهها بویند: شما سطح مخوانید یا مقدّمات؟ برایمان سخت است؛ اما امام
معصوم(ع) که متصل به علم مطلق الهیه است، نمفرماید من عالم هستم، مفرماید من از جهال این امت مرحومه نیستم. بعد

این پیرمرد مگوید: «أنتم الذین تزعمون أنّم تذهبون إل الجنّة فتأکلون وتشربون ولا تحدثون» ؛ این ی عقیدهای است که ما
مسلمانها داریم که محدث شدن از خصوصیات این عالم است؛ اینه کس بخورد و بیاشامد و نیاز به رفع حاجت داشته باشد،

از مختصات دنیاست؛ اما در بهشت أکل و شرب هست ول محدث بودن نیست. این پیرمرد سؤال مکند که شما چنین
اعتقادی داری؟ امام(ع) فرمودند: «نعم» . پیرمرد عرض کرد دلیل شما چیست؟ فرمود: «الجنین یأکل ف بطن أمه من طعامها
ویشرب من شرابها ولا یحدث» ؛ جنین در شم مادرش از خون مادر ارتزاق مکند، اما محدث نمشود. پیرمرد گفت عجب!

شما که گفت از جهال نیست؛ اما من فر مکنم تو از علمای اینها باش. «أصبت، ألم تقل ما من علمائهم» ؟

درست است، مر تو نفت از علمای آنها نیست؟ باز امام(ع) نمفرماید من از علما هستم، مفرماید «قلت ل ما أنا من
جهالها» ، از جهالشان نیستم. پیرمرد باز سؤال کرد: «أخبرن عن ساعة لیست من النهار ولا من اللیل» ؛ ـ این نته را دقت

کنید که معلوم مشود این پیرمرد که عمری را گذرانده و به زعم خودش دیر مشلترین سؤالات و مشلترین معماها را مطرح
مکند، این سؤال را مپرسد که: ـ ، مگوید ساعت را به من بو که نه جزء شب است و نه جزء روز. امام(ع) فرمودند: «هذه

الساعة الت ه من طلوع الفجر إل طلوع الشمس، لا نعدّها من لیلنا ولا من نهارنا» ؛ آن ساعت، از طلوع صبح تا طلوع



آفتاب است، که بسیار احام ویژهای هم دارد. امام ی از احامش را اینجا مفرماید «وفیها تفیق مرضانا» ؛ سلامت بیماران
و برگشت عقل به انسان در همین ساعت است. قسیس مبهوت شد و به امام(ع) عرض کرد شما که مگوئ من از علما نیستم.

عن مسأله ترتطم فیها ارتطاما کالثور ف ه لأسئلنالها» . بار آخر گفت «والباز امام(ع) فرمود من گفتم «لست من جه
الوحل» ؛ به خدا قسم ی سؤال از تو مپرسم که متزلزل شوی و نتوان پاسخ بوئ. امام(ع) فرمود «هات ما عندک» ؛ هر

چه مخواه بپرس.

این خیل عجیب است؛ این تعبیری که در کلام امیرالمؤمنین(ع) است «سلون قبل أن تفقدون» ، همه ائمه ما این ادعا را دارند،
کدامی از پیشوایان مذاهب دیر متوانند این ادعا را تصور کنند؟ برای اینه گفتن این کلام، معنایش این است که اجمالا توجه

اما وقت ،کنگویم هات ما عندک ! در ذهنم است که شما از فقه سؤال ممن م وقت به همه سؤالات داشته باشد. ی
امام(ع) مگوید «هات ما عندک» ؛ یعن از فقه، کلام، ریاضیات، شیم، اخلاق، قرآن و هر چه مخواه بپرس. از کتب

آسمان قبل هم بپرس. اقرار به این مطلب خیل عظمت مخواهد. پیرمرد سؤال کرد: «أخبرن عن رجلین ولدا ف ساعة واحدة
وماتا ف ساعة واحدة عاش أحدهما خمسین ومأة سنة وعاش الآخر خمسین سنة من هما» ؛ گفت آن دو نفر چه کسان هستند
از آنها پنجاه سال عمر کرده، ی زمان هم هر دو از دنیا رفتند، اما ی زمان هر دو متولد شدند(دو قلو بودند) در ی که در ی
از آنها یصد و پنجاه سال عمر کرده است؟ بلافاصله امام(ع) فرمود «هما عزیر و عزرة کانا حملت أمهما بهما عل ما وصفت
ووضعتهما عل ما وصفت وعاش عزیر و عزرة کذا و کذا سنة ثم أمات اله تعال عزیراً مائة سنة ثم بعث فعاش مع عزرة هذه

الخمسین سنة وماتا کلاهما ف ساعة واحدة»؛ آن دو نفر عزیر و عزره بودند، دو برادر بودند که ی از آنها پنجاه سال عمر
کرد، صد سال خدا او را میراند و دوباره زنده کرد و بعد با برادرش که 150 سال عمر کرده بود با هم از دنیا رفتند. بعد از بیان
امام(ع) در روایت آمدهاست که «وصاح القسیس» ؛ آن قسیس فریاد زد. در جواب قبل داشت «بهر القسیس» ، اینجا گفت

«صاح القسیس» . گفت «واله لا أکلمم کلمة ولا ترون ل وجهاً إثن عشر شهراً» ؛ اینقدر مبهوت امام(ع) شد و اینقدر پ به
من آدم ضعیف ر من را نخواهد دید و از ملاقات با مردم کناره گرفت؛ یعنضعف خودش برد که به مردم گفت شما 12 ماه دی

هستم و باید ی مقداری به ضعف خودم بیشتر پ ببرم. این نوع جریانات در زمان ائمه ما کم و بیش بوده است.

،توانیم ادعا کنیم که اذعان به علم آنها به حد تواتر بوده؛ در مناظرات و در مباحث مختلف کلامم ما نسبت به هر امام أصلا
ه تعالبه حدّ متواتر بوده است. در مورد همین امام باقر(ع) دارد که حضرت راجع به امام زمان(عجل ال ،فقه ،قرآن ،فلسف

فرجه الشریف) در ی مجلس صحبت نموده و خصوصیات ایشان را بیان مکردند و فرمودند: از اولاد ما کس مآید که
«مهدی هذه الامة» . منصور دوانیق هم در مجلس نشسته بود. منصور به ی از اطرافیانش گفت و اله اگر جمیع علمای زمان
راجع به این شخص که امام باقر(ع) در مورد او صحبت مکند صحبت کنند، من کلام از آنها را قبول نمکنم، اما در مقابل
عظمت فرزند رسول خدا تسلیم هستم و حرفش را کاملا قبول مکنم. در مقام عبادت امام باقر(ع) هست که در هر روز و شب،
150 رکعت نماز م خوانده است. با این همه اشتغالات که داشتند و با این همه سؤالات که مردم از ایشان مکرد، با این همه

رسیدگ که به امور مردم داشت!. وقت هر بعدی از ابعاد امام(ع) را ملاحظه مکنیم، برای ما کاف است که به امامت ایشان و
موهبت اله که خداوند در اینها قرار داده، پ ببریم. ی از اصحاب مگوید ی وقت دیدم ایشان در حال فر و محزون بود.

به ایشان عرض کردم که آقا مشغول به خودتان هستید؟! فرمودند که «من دخل ف قلبه صاف دین اله اشتغل عما سواه» ـ این
جملهی بسیار پر معنای است که ما طلبهها خیل باید به این توجه داشته باشیم ـ ؛ کس که در قلبش دین خالص خدا راه پیدا

کرده باشد، اصلا به غیر خدا فر نمکند. تمام این اختلافات، مشاجرات، منازعات، برای این است که ما قلبمان را در اختیار
غیر خدا قرار مدهیم.

انسان دائماً فر مکند که چه کس را بالا ببرد و چه کس را پائین بیاورد، با چه کس موافقت و با چه کس مخالت کند، زیر
علم چه کس باشد، برای چه کس تبلیغ کند؟ از چه راه حیثیت کس را مخدوش کند. واقعاً کس که دین واقع خدا در قلبش

خطور کرده باشد، به این اختلافات دامن نمزند. مخصوصاً در زمان ما که واقعاً ی از مسائل که امروز هر مسلمان و هر



شیعهای، هر ایران و هر کس که دلنران اصل انقلاب هست و واقعاً مخواهد این انقلاب به حرکت عظیم خودش ادامه بدهد،
حق ندارد که در مسائل اختلاف وارد شود، حق ندارد اختلافات را دامن بزند. اساس امامت در متب تشیع، محور وحدت است

و آنچه که پرتو امامت است. حالا ما فر کنیم برای فلان مسؤول، ی مطلب پیدا کنیم و علیه او در جراید و تریبونها حرف
بزنیم. این درست نیست. امروز کس که واقعاً انقلاب در اعماق قلبش قرار دارد، دنبال اختلاف نمرود؛ و کسان که دنبال
شعلهور کردن اختلاف باشند، حقیقت امامت را نفهمیدند، حقیقت دین را نفهمیدند؛ و این البته مطلب مشل است. این که

اناتش بیشتر است، فلانام اعتبارش از من بیشتر است، فلان ر هست که فلانآید، به این فانسان صبح که از خانه بیرون م
چرا در فلان مجلس به من احترام نرد؟ چرا فلان جا آن حرف را زد؟ حالا من هم چار کنم. انسان در نیم ساعت که دارد راه
مآید، اینقدر فرش به این شخص و آن شخص و این طرف و آن طرف هست که نو؛ معنای این چیزها آن است که دین به

نحو خالص در قلب انسان نیست. لذا، این روایت باید واقعاً مدّ نظر ما باشد که «من دخل ف قلبه صاف دین اله اشتغل عما
دو سال پیش به شما اهانت کرد. نباید در ی را دادی، فلان گوید که چرا تو جواب سلام فلانم به کس وقت سواه ». ی

طلبه این اخلاق و روحیات وجود داشته باشد بله در این امور باید به امام باقر(ع) تأس کند و پیرو راستین آن امام همام باشد.
وصلّ اله عل محمد وآله الطاهرین. 


