
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 3 »

در تاریخ ۳۰ آبان ۱۳۸۸

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 3
جلسه 35 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

چیده و نتیجه بررس روایات أمهی مسروقه

بحث استدلال به روایات أمهی مسروقه تمام شد و نتیجه این شد که مجموع اشالات که بر استدلال به این روایت ذکر شده بود،
وارد نیست و این روایت به خوب دلالت دارد بر اینه مقبوض به عقد فاسد، مورد ضمان است. امام(رض) هم در آخر این بحث
عبارت دارند که از آن عبارت استفاده مشود که ایشان هم مانند شیخ اعظم انصاری(ره) استدلال به این روایت را تمام مداند.

البته بعد از اینه مفرماید نمشود انار کرد که این روایت، ظهور در ضمان مقبوض به عقد فاسد دارد، باز در آخر آن
مفرماید «عل اشالٍ»؛ و این دال بر این است که مخواهند بویند البته خیل نمشود بر این ظهور اعتماد کرد. یعن مطلب
را استظهار مکنند اما چون این احتمال وجود دارد که مسأله از باب اتلاف باشد، یا اتلاف به بیان محقق اصفهان(ره) یا اتلاف
به بیان محقق ایروان(ره)، که هر دو اتلاف را مرحوم امام(رض) رد کردند، اما بالأخره این احتمال وجود دارد. لذا متوان گفت
مجموعاً نتیجه نهای این است که امام(رض) نسبت به استدلال به این روایت قانع نشدهاند، ی استظهار مای را قبول دارند، اما

بالأخره اقناع نفس پیدا نردند. استظهاری که بتواند فقیه را قانع کند بر اینه بتواند به این روایات بر مدعا استدلال کند، به این
مرتبه نرسیده، لذا این نتیجهای است که ما متوانیم از فرمایش امام(رض) بیریم.

دلیل سوم بر ضمان مقبوض به عقد فاسد

دلیل سوم برای ضمان مقبوض به عقد فاسد، قاعدهی «ما یضمن بصحیحه یضمن بفاسده» است. این قاعده ی اصل دارد و
است؛ یعن سش جنبهی نفیاست؛ «کل عقدٍ یضمن بصحیحه یضمن بفاسده» . ع س دارد. اصلش همین جنبهی اثباتع ی

«ما لا یضمن بصحیحه لا یضمن بفاسده» . 

مراد از قاعده «ما لا یضمن بصحیحه لا یضمن بفاسده»

اجمالا مراد از این قاعده این است که اگر در ی عقد صحیح ضمان وجود داشت، اگر همان عقد، فاسداً هم واقع شود،
ضمان وجود دارد و اگر در ی عقد صحیح، ضمان نباشد، اگر همان عقد، فاسداً واقع شود، در آن ضمان نیست. در بیع

صحیح ضمان وجود دارد. چون مشتری در مقابل بایع ضامن است، بایع هم در مقابل مشتری ضامن است. بایع نسبت به مبیع
ضامن است، و مشتری نسبت به ثمن ضامن است. پس در بیع صحیح، ضمان وجود دارد. این قاعده مگوید اگر در ی عقد

صحیح، ضمان بود، در عقد فاسدش هم باید ضمان باشد. در هبهی غیر معوضه ضمان نیست، در عاریه ضمان نیست، در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


صحیح اینها ضمان وجود ندارد، پس اگر کس فاسداً مال را هبهی غیرمعوضه کرد، باید بوئیم در این هبهی غیر معوضهی
فاسد هم ضمان وجود ندارد. این معنای اجمال قاعده است.

فرمایش مرحوم شیخ انصاری(ره)

مرحوم شیخ انصاری(ره) فرمودهاند: «فالمهم أولا بیان مفاد القاعدة»؛ و در مفاد قاعده، در پنج مطلب صحبت کردهاند.
فرمودهاند ابتدا ما باید مفاد و مفردات این قاعده را مورد بحث قرار دهیم، بعد از بحث در مفاد قاعده، سراغ مدرک و دلیل این

قاعده رفتهاند. در مفاد قاعده؛ ابتدا گفتهاند مراد از عقد چیست؟ آیا مراد عقد در مقابل ایقاع است یا عقد مطلقا، که عقد و ایقاع
را شامل شود. دوم اینه آیا عموم در «کل عقدٍ»؛ به لحاظ انواع اصناف است یا اشخاص؟ سوم اینه مراد از «یضمن» چیست

و آیا در این قاعده؛ «یضمن» در «بصحیحه» با «یضمن» در «بفاسده» دو معنا دارد یا ی معنای واحد دارد؟ چهارم مراد از
«اقتضا» چیست؛ «کل عقد یقتض ف صحیحه» ، چون بعض از تعابیر اینونه است «کل عقدٍ یقتض ف صحیحه الضمان

یقتض ف فاسده الضمان أیضاً». مطلب پنجم اینه مراد از این «باء» در «بصحیحه» و «بفاسده» چیست؟ آیا به معنای
سببیت است؟

نقد محشّین بر روش بحث شیخ(ره)

ی بحث که بین محشین هست این است که این قاعده نه در آیهای از آیات قرآن آمده و نه در روایت آمده و نه معقد اجماع
است، یعن اینطور نیست که بوئیم «أجمع الل عل هذه القاعدة».  حالا که این چنین است چه وجه دارد که ما در مفاد این

قاعده و مفرداتش بحث کنیم، که مرحوم شیخ(ره) مفرماید «فالمهم بیان مفاد القاعدة». مرحوم سید یزدی(ره) در حاشیه
گویند وقت(ره) در مصباح الفقاهه، حرفشان این است که ماسب، محقق خوئ(ره) در حاشیه ماسب، محقق ایروانم

مضمون این قاعده در هیچ آیه و روایت نیامده و معقد اجماع هم نیست، چه لزوم دارد بحث کنیم که مراد از «کل عقدٍ» و
«ضمان» چیست؟

لذا سید(ره) اینطور مگوید که چون در حقیقت آنچه که محور بحث است، مدرک قاعده است، از ابتدا باید سراغ مدرک قاعده
برویم. دلالت مدرک هر چه بود، همان را أخذ کنیم. معنا ندارد که در مفردات قاعده بحث کنیم. محقق ایروان(ره) نیز در حاشیه
ماسب، ج2، ص112 مگوید «المهم بیان ما یساعد علیه المدرک» ، مهم این است که آنچه مدرک با آن مساعد است را بحث
کنیم «و لا أهمیة بل لا غرض ف بیان ألفاظ لیست مفاد آیة و لا متن روایة و لا ه معقد إجماع‌». امام(رض) هم فرمودهاند این

قاعده و عس آن، مورد نص یا معقد اجماع نیست، اما نفرمودهاند که نباید از مفاد آن بحث کرد. 

دفاع استاد از روش شیخ(ره)

پس اولین بحث این است که آیا روش شیخ(ره) درست است یا اینه این اشال مرحوم سید یزدی(ره) و محقق ایروان(ره) بر
مرحوم شیخ(ره) وارد است. به نظر ما این اشال وارد نیست. چون درست است این قاعده، نه اصلش و نه عسش، در هیچ آیه
و روایت و معقد اجماع نیامده، اما الآن این قاعدهای است که در کلمات فقها موجود است. شیخ انصاری(ره) بعد مگوید من

این قاعده را قبل از زمان مرحوم علامه(ره) در کلمات متقدّمین ندیدم إلا در کلام شیخ طوس(ره)، پس این قاعده در کلمات
فقها هست. آیا فقها وقت گفتند «کل عقدٍ یضمن بصحیحه یضمن بفاسده» ، از «عقد» ی معنای اراده کردند یا نه؟ از



«یضمن» ی معنای اراده کردند یا نه؟ شیخ انصاری(ره) دیده این قاعده در کلمات فقها هست، لذا ابتدا بیان مکند که مراد
اینها چیست، چون شما بعداً مخواهید دلیل بیاورید، به چه چیزی مخواهید استدلال کنید؟ اگر این قاعده در کلمات فقها هم

نبود، مگفتیم از اول سراغ مدرک قاعده برویم ببینیم از أدله چه استفاده مشود؟ اما این در کلمات فقها هست و به منزلهی
چیزی است که در نصوص وجود دارد. بالأخره وقت که در روایت آمده بود، چطور مگفتیم که مفادش را باید معنا کنیم، الآن

هم در کلمات فقها این قاعده هست و باید از حیث مفاد مورد بحث قرار گیرد. حالا این خیل مهم نیست که حق با شیخ(ره)
باشد یا با سید(رض) یا محقق ایروان(ره) باشد، ما هم از شیخ(ره) تبعیت مکنیم و اول مفاد قاعده را ذکر مکنیم.

بررس مفاد قاعده

به نظر ما مرحوم شیخ(ره) در بیان مفاد قاعده، ترتیب را رعایت نفرمودهاند. ایشان ابتدا «عقد» را معنا کردهاند، بعد «ضمان»
را معنا کردهاند، بعد از ضمان، «کل عقدٍ» را معنا کردهاند، که چه عموم در اینجا مراد است؟ لن به نظر ما باید به همین
ترتیب عرض کردیم بیان شود: «عقد»، «کل عقد»، «ضمان»، «اقتضاء»، «باء سببیت». این پنج عنوان را باید در مفاد این

قاعده ذکر کنیم. نتهی مهم این است که در این قاعده ابتدا باید راجع به اصلش بحث کنیم بعد راجع به عسش. باید هم مفاد
اصل را بیان کنیم و هم مفاد عس را، هم دلیل اصل را بیان کنیم و هم دلیل عس را. ما مجموعاً در این قاعده در سه مرحله

بحث مکنیم؛ مرحله اول: «مفاد و مدرک» است، که این را هم مشود دو مرحله قرار داد. مرحله دوم: «مواردی است که در
فقه بر این قاعده تطبیق کردهاند». یعن این قاعده را در کجا آوردهاند؛ بیع، اجاره، صوم، عقد و اماره، اینها را ذکر کنیم. مرحله

سوم: «موارد نقض این قاعده». مواردی که این قاعده مورد نقض واقع شده، آیا موارد نقض دارد یا ندارد؟ در آخر ببینیم آیا این
«کل ما یضمن بصحیحه یضمن بفاسده» از ادلهی ضمان در مقبوض به عقد فاسد هست یا نه؟ اگر از ادلهی ضمان واقع شود،

نتیجه این مشود که برای ضمان در مقبوض به عقد فاسد، سه دلیل داریم؛ ی «عل الید»، ی «روایات امهی مسروقه» و
ی هم «قاعده ما یضمن».

مراد از «عقد» در قاعده «ما یضمن»

اولین مطلب این است که آیا این قاعده در خصوص عقود است؟ یعن در مثل عقد بیع، عقد اجاره، عقد ناح جریان دارد، اما
در ایقاع جریان ندارد. آنه ایقاع محض است مثل جعاله، مثل طلاق خُلع، یا در آنه شائبهی ایقاع دارد، مثل وصیت، که

مگویند عقدی است که در آن شائبهی ایقاع دارد، یعن در حقیقت همان حقیقت ایقاع را دارد اما باز مگویند نیاز به ایجاب و
قبول دارد. آیا قاعده در اینها هم جاری است یا نه؟ مرحوم شیخ(ره) مفرماید مراد از «عقد»، مقابل ایقاع نیست، بله «کل عقد
یضمن بصحیحه یضمن بفاسده» عقد را مگیرد، آنه شائبهی ایقاع دارد مثل وصیت را هم شامل مشود و خود ایقاعات مثل

اقرار، طلاق و جعاله را هم شامل مشود. شاهد این مطلب این است که در برخ از کلمات فقها، أصلا کلمه عقد نیامده،
گفتهاند «کل ما یضمن بصحیحه یضمن بفاسده» و حق هم همین است که ما دیر کلمه «عقد» را نیاوریم، تا بعد بخواهیم این را

توجیه کنیم و بوئیم مراد عقد در مقابل ایقاع نیست. همچنین باز شیخ(ره) مفرماید مراد از عقد در اینجا، أعم از عقد لازم و
عقد جایز است، اگر کلمه عقد نباشد، نیاز به این بیان نداریم. «کل ما یضمن» ؛ مخواهد عقود لازمه باشد یا عقود جایزه باشد.

مراد از «ضمان» در قاعده «ما یضمن»

مطلب دوم که مطلب خیل مهم است این است که مراد از «ضمان» در اینجا چیست؟ در «یضمن بصحیحه» با «یضمن



بفاسده»، آیا این دو کلمهی «یضمن» دو معنا دارد؟ آیا بین معنای ضمان در عقد صحیح، با معنای ضمان در عقد فاسد فرق
وجود دارد؟ شیخ انصاری(ره) در مقام بیان این است که بوید ضمان در عقد صحیح، با ضمان در عقد فاسد ی معنا دارد و

بین آنها ی قدر جامع وجود دارد، اما خصوصیاتش مختلف است.

الجملتین هو کون درک المضمون علیه» ؛ یعن آن قدر جامع چیست؟ عبارت شیخ(ره) این است: «والمراد من الضمان ف
«عل الضامن» ، ضمان یعن تدارک این مضمون(این مال که تلف شده) بر ضامن است. باز معنا مکنیم «بمعن کون

خسارته و درکه ف ماله الاصل»؛ یعن جبران این مضمون و خسارتش در مال ضامن مآید. باز معنا مکند «فإذا تلف وقع
نقصانٌ فیه»؛ وقت آن مضمون تلف شد در مال ضامن ی نقصان بوجود مآید، یعن ی مقداری از مال ضامن کم مشود.

«درک المضمون عل الضامن» این معنای است که شیخ(ره) مکند. در ادامهی عبارت شیخ(ره) دنبال این است که بوید
ضمان در عقد فاسد با ضمان در عقد صحیح ی معنا دارد، معنایش همین «کون درک المضمون علیه» است. اینجا را مطالعه

،«الشان این است که «ما جعله جامعاً بین العقد الصحیح و الفاسد غیر مرضبفرمایید؛ بیع امام(رض) در صفحه 390 اش
که توضیحش را عرض مکنم. در صفحه 394 مفرمایند مجموعاً آنچه که شیخ(ره) در اینجا در مورد ضمان فرموده سه

احتمال در کلام مرحوم شیخ(ره) مدهند و این احتمالات را مورد اشال قرار مدهند.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


