
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۲۶ آبان ۱۳۸۸

بحث برائت
جلسه 34 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بررس تفاوت بين قرينه سياق و قرينه لفظيه

بيان شد که آيه ( يلّف ٱله نَفْسا ا مآ آتاها) ظهور در مال دارد؛ و بين قرينه سياق و قرينه لفظيه فرق است. سياق يك عنوان
مجموع دارد و عنوان واحد و مفرد ندارد؛ لذا، مگوئيم وحدت سياق اين چنين است و به آن تصريح هم نشده است. بنابراين،
قرينه سياق، قرينه غير لفظيه است؛ قرينه غير مصرحه است. ما هم در مباحث اصول و هم در مباحث فقه گفتهايم که در قرآن

سياق قرينيت ندارد، اما نمخواهيم قرينيت سياق را به طور كل انار كنيم؛ چرا که در بعض از موارد و حت در بعض از
آيات، سياق متواند قرينه باشد؛ اما سياق در همه موارد و هميشه قرينه نيست؛ زيرا، روايت معتبر داريم بر اين که در ي آيه
شريفه، اول و وسط و آخرش در سه موضوع است؛ و يا گاه دو آيه هست که هيچ ارتباط به يدير ندارند. ما وقت مگوئيم
سياق قرينيت ندارد، معنايش اين است كه اگر آيه قبل در مورد موضوع بود، دليل نمشود كه آيه بعد نيز در همان موضوع

باشد. بله، گاه به مرتبهاي از ظهور مرسد كه در نظر عرف هم قرينيت واضح دارد؛ در اينجا قرينيتش را مپذيريم. پس، سياق
اگر به مرحلهاي از ظهور رسيد که از نظر عرف، قريـنيت دارد، به وسيله آن در کلام تصرف مکنيم؛ و الا اگر به چنين مرتبهاي
نرسد، قرينيت ندارد. به بيان دير، همهي اين مطالب را بايد ببريم تحت كبراي حجيت ظواهر. اگر سياق را من حيث هو سياق

بوئيم ف حدّ نفسه معتبر است ولو ظهور هم نداشته باشد، بر اساس چه ملاك بايد بوئيم اعتبار دارد؟ اگر به مرتبهي ظهور
رسيد، مگوئيم اعتبار دارد. پس، اين كه مگوئيم سياق يا ظهور دارد يا ظهور ندارد، معنايش اين است كه گاه قرينيت دارد و

گاه قرينيت ندارد.

رسد. به عنوان مثال، مثلاكنيم اين است که به مرحله قرينيت نمم از موارد نف ه حجيت سياق را در بعضلذا، علت اين
آيهاي در مورد مجوس است، و دو آيه قبل از آن، سياقش در مورد اهل كتاب است، اينجا نمشود استفاده کرد که خداوند تبارك

و تعال مجوس را هم از اهل كتاب مداند! و در قرآن، موارد اين چنين زياد داريم. حال، در ما نحن فيه اولا مگوئيم قرينه
لفظيه داريم؛ خداوند در آيه قبل راجع به انفاق به زن مطلقه كه چه مقدار بايد به او مال و مسن داد و با او چطور بايد رفتار

كرد، حم را فرموده است؛ بعد هم مفرمايد (لينفق ذُو سعةۢ من سعتهۦ ۖ ومن قُدِر علَيه رِزْقُهۥ فَلْينفق ممآ آتاه ٱله) وسپس
مفرمايد ( يلّف ٱله نَفْسا ا مآ آتاها)، اينجا قرينه صريحه وجود دارد كه مراد از ايتاء، ايتاء المال است. حال، اگر در اينجا
بخواهيم به سياق تمسك كنيم، مانع ندارد؛ چون سياق در اين مورد به حدي از ظهور است كه قابليت براي قرينيت دارد. البته

اين برهان هم ندارد و استظهار است؛ كس ممن است اين استظهار را بند و اين را قرينه بداند، و كس هم ممن است بويد
نه، به حد قرينيت نرسيده است. پس ببينيد ما آيه شريفه را به اينجا رسانديم كه در مال ظهور دارد، اين يك.

  ثانياً، ما نمخواهيم از ضابطه بودن آيه رفع يد كنيم. بعد از جلسه گذشته در ذهن بعض از آقايان فضلا  اين سؤال بود كه
مرحوم شيخ و تابعين ايشان گفتند اگر آيه را به مال معنا كنيم، ترار لازم مآيد؛ چون قبلش فرموده است: (لينفق ذُو سعةۢ من

. (هٱل آ آتاهمم قنفۥ فَلْيرِزْقُه هلَيع ن قُدِرمۦ ۖ وهتعس

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7


عرض ما اين است كه خير، ترار لازم نمآيد؛ ( يلّف ٱله نَفْسا ا مآ آتاها) ضابطه است، منته ضابطهي در امور مال؛
مورد آيه زن مطلقه است كه چه مقدار بايد به او خرج داد؟ به مقداري كه خداوند به انسان داده، اگر زياد داده، مرد هم به او
زياد بدهد؛ و اگر هم كم داده، او نيز كم بدهد. و يا اين که در صدقه، انسان چه مقدار صدقه بدهد؟ انسان فقير و يا انسان غن

چه مقدار صدقه بدهد؟ اين آيه مگويد مقدارش فرق مكند. در اكرام ضيف هم اين آيه معنا پيدا مكند؛ و حت در باب نفقه، يك
مورد از موارد وجوب نفقه اين است که پدر بايد نفقه فرزند را بدهد؛ ـ اين فرع لطيف و خوب است ـ در باب نفقه، فتوا اين است

) كنيم کهويد ما به اطلاق اين ضابطه تمسك مب ن است کسكه به مقداري كه رفع احتياج كند، بايد نفقه داده شود؛ مم
يلّف ٱله نَفْسا ا مآ آتاها) يعن پدري كه پولدار است، وظيفهاش اين است كه نفقهي بچهاش را بيشتر بدهد؛ و پدري كه پولدار

نيست، کمتر و در حدّ وسعش نفقه دهد.

حت هرچند اين آيه در مورد زن مطلقه است، اما در مورد زوجهاي كه مطلقه هم نيست و شوهر بايد نفقهي او را بدهد، مگوئيم
نفقه را نمشود گفت در حدّ بخور و نمير بايد داد؛ كه بعضها اينطوري معنا مكنند؛ مگويند سال يك دست لباس بايد براي

زن تهيه كرد، و در هفته ي دو بار غذاي حساب بخورد، به اندازهاي كه زنده بماند. اما بعضها هم مگويند نفقهاي که به او
مدهند بايد مطابق با شأنش هم باشد؛ كه اين به آيه نزديتر است. پس، ضابطه بودن آيه محفوظ است؛

و اگر ايتاء را به معناي مال گرفتيم، دير مستلزم ترار نيست. مطلب بعد در مورد روايت عبدالاعل است که در اين روايت امام
عليه السلام به ( يلّف ٱله نَفْسا ا مآ آتاها) تمسك فرمودهاند و ظهور در تليف دارد. سائل سؤال مكند «هل كلّف الناس

بالمعرفة» آيا مردم ملّف به معرفت خداوند هستند؟ حضرت مفرمايد «لا، عل اله البيان  يلّف ٱله نَفْسا ا مآ آتاها». اين
را مطالعه كنيد ان شاء اله روز شنبه بيان خواهيم کرد. 

بحث اخلاق

فردا مصادف است با شهادت امام نهم حضرت جواد الائمه عليه السلام. برخ از فضلا فرمودند چند كلمهاي را در مورد امام
جواد عليه السلام عرض كنيم؛ هرچند كه اين مقدار وقت، حت تناسب با اجمال و اشارهي زندگ امام جواد عليه السلام و ابعاد

وجودي ايشان ندارد. در مورد آن حضرت، چند مطلب، بسيار حائز اهميت است.

زهد حضرت جواد الائمه(ع)

اولا عنوان زهدي كه در امام جواد عليه السلام بود با توجه به وفور مال و امانات فراوان كه امام جواد عليه السلام داشتند؛ هم
از طرف مأمون عباس اموال بسيار زيادي در اختيار ايشان قرار داده شده بود و هم از همين شهر قم و از ميان شيعيان، حقوق

شرعيهي فراوان براي امام جواد عليه السلام فرستاده مشد؛ اما آن حضرت در كمال زهد زندگ مكردند؛ و هر چه از اين
اموال به دست حضرت مرسيد، آن را در مورد فقرا و نيازمندان و آنچه كه مربوط به امور مسلمين بود، صرف مكردند.

دربحار و برخ از كتب دير نقل شده شخص به نام حسين ماري روزي در بغداد امام جواد عليه السلام را ديد که خيل با
تعظيم و اكرام و احترام، افراد زيادي اطراف آن حضرت هستند؛ در ذهنش گذشت كه منم در بغداد بمانم و به مدينه نروم و از

اين امانات و شرايط و اين وضع ظاهري امام جواد عليه السلام استفاده كنم. اين قضيه فقط در ذهنش گذشت. حضرت
فرمودند: «يا حسين خبز الشعير وملح جريش ف حرم جدّي رسول اله(ص) أحب إل مما تران فيه» اگر من يك قرص نان با
نمك نيم كوب و نيمدانه شده داشته باشم و كنار قبر جدّم در مدينه باشم از اين جلال و شوه كه تو الآن مبين بسيار براي من

مطلوبتر است. امام عليه السلام اين حرف را براي تسين حسين ماري نزده است؛ بله مخواهد بويد واقعيت ما اين
است؛ و اين مسئلهي مهم است. شرايط زندگ امام جواد عليه السلام از جهت ثروت و اموال و امانات خيل به وفور بوده،

اما حضرت اعتناي نمكردهاند.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7


امامت در سنين کودک

اما آنچه كه خيل برجست دارد، خصوصيت است كه شايد در ائمه دير هم نبوده و آن اين است كه خداوند منصب مهم
امامت را در سن هفت سال به ايشان عنايت كرد؛ مورخين اتفاق نظر دارند كه سن حضرت بعد از شهادت امام هشتم عليه

السلام بيش از هفت سال نبود و خداوند منصب امامت را به او عنايت كرد. اين جاي تأمل زيادي دارد كه منصب عظيم امامت
كه شخص مخواهد حجت خداوند تبارك و تعال قرار بيرد، فرق بين صغير و كبير ندارد. در نبوت نيز شبيه همين قضيه بوده
است. منصب امامت كه به مراتب بالاتر از منصب نبوت است، خداوند تبارك و تعال طوري قرار د اده كه مردم، اهل نظر، اهل

علم، پ ببرند به اينه اين منصب كوچك و بزرگ نمشناسد، فرق نمكند. شما اين دو سه قضيه را دنبال كنيد، حالا قبل از
اينه ظاهراً امام هشتم به شهادت برسند، امام جواد عليه السلام در كوچه بوده و با بچهها مشغول بازي بودند يا اينه حضور

داشتند، وقت موكب مأمون به آنجا مرسد همه فرار مكنند، اما ايشان باق مماند؛ مأمون تعجب مكند كه اين بچه كيست
كه از خوف و هيبت ما فرار نرد و ايستاده؟ مأمون از حضرت سؤال مكند نام شما چيست؟ در جواب مفرمايد: ابن الرضا

هستم. بعد سؤال مكند چرا بقيه از ديدن ما رفتند و تو ايستادي؟

تعبير امام(ع) را دقّت کنيد که چه فرموده؟ فرمود: «ليس ف الطريق ضيق حت أوسعه لك راه تن نبود كه برايت باز كند، راه
ديري هم بود كه تو رد شوي وليس ل جرم فأخشاك منه جرم هم نداشتم كه از تو بترسم، والظن بك حسن إنّك لا تضر لا ذنب

له حسن ظن به تو خوب است، من گمان به اين بردم كه تو به آدم كه گناه نرده كاري نداري». اين جواب در اوج حمت
است. چند مطلب را فرمودند كه هيچ روزنهاي براي سوال، و مطلب ديري باق نذاشت؛ آنقدر محم است كه همه جوانب

ذهن طرف را كاملا پاسخ مدهد.
چند قضيه واقع شده بود كه مأمون شديداً نسبت به فضل و كمالات علم امام جواد عليه السلام اذعان داشت تا اينه علاقمند

شد و حاضر شد حضرت را به دامادي خودش در بياورد و خودش هم پيشنهادش را داد. عباسيون ناراحت شدند؛ نمخواستند
كس از اهلبيت پيامبر در حومت عباسيون وارد شود. سياست مأمون و تمام عباسيون بر اين بود كه تا مشود اينها از

حومت دور شوند. به مأمون اعتراض كردند كه اين كار درست نيست كه تو انجام مده! مأمون هم مقاومت كرد. گفتند بايد
يك راه را پيدا كنند تا امام جواد عليه السلام را از چشم مأمون بيندازند. ناه كردند ديدند مأمون شيفته بعد علم آن حضرت

شده با اينه در صغر سن است، گفتند اين كاري ندارد، مجلس تشيل مدهيم، اعلم فقها را دعو ت مكنيم تا سختترين
سؤالات را از امام جواد بپرسند. 

شناسيد كه چه كسان كنم و شما اينها را نمار مدانم دارم چرفتند اين پيشنهاد را به مأمون دادند؛ مأمون اول گفت من م
هستند، ول اين پيشنهاد شما را قبول مكنم. رفتند قاض القضات بغداد ـ يحي بن اکثم ـ را تطميع كردند و اموال به او دادند و

گفتند مشلترين سؤال فقه را بيا از اين آقازاده بپرس. عباسيون از اين جلسه دو هدف داشتند (كه اين خيل مهم است) يك
هدفشان اين بود كه مسئله ازدواج امام جواد عليه السلام به هم بخورد و هدف دومشان اين بود كه همان موقع اصحاب امام

هشتم به مردم و شيعه مگفتند: امام، امام جواد عليه السلام است و مخواستند قضيه امامت را براي هميشه به زعم باطل و
شيطان خودشان از بين ببرند. مجلس را تشيل دادند و يحي بن اکثم عرض كرد: اجازه مدهيد من سؤال كنم؟ حضرت فرمود

«إسئل ما شئت» هرچه مخواه بپرس. حضرت نفت در دايره فقه يا فلسفه يا قرآن و يا تفسير سؤال كن؛ بله فرمود: هرچه
م المحرم إذا قتل صيداً ما تقول جعلنبن اکثم كه سؤالش را از قبل آماده كرده بود، گفت: «ما ح سؤال كن. يحي خواهم

اله فداك ف محرم قتل صيداً؟» مدانيد خود صيد براي محرم حرام است، قتلش هم حرام است؛ حال او مپرسد حم
محرم كه قتل صيداً چيست؟ حضرت در مقابل اين سؤال، ده بيست سؤال از او پرسيد. فرمود: «قتله ف حل أو حرم؟» در

حرم بوده يا در غير آن؟ عالم بوده يا جاهل؟، عمد بوده يا خطا؟، قاتل حر بوده يا عبد؟، قاتل صغير بوده يا كبير؟، قاتل بار اولش
بوده يا بار چندم؟، آن صيد پرنده بوده يا غير پرنده؟، صغير بوده يا كبير؟، احرام عمره بوده يا احرام حج؟ يحي بن اکثم مبهوت

شد و حت ي از اينها را هم نتوانست دنبال كند. نقل مكنند از عظمت خداوند تبارك و تعال نسبت به آن عنايت كه به امام



جواد عليه السلام كرده، صداي تبير اهل مجلس بلند شد.

مأمون گفت: «الحمدله عل هذه النعمة والتوفيق ل ف الرأي أعرفتم الآن ما كنتم تنرونه» خدا را حمد كرد و بعد گفت:
فهميديد آنچه را كه انارش مكرديد؟ بعد خود مأمون از امام عليه السلام تقاضا كرد پاسخ تمام سؤالات كه فرموديد را خودتان

بدهيد؛ و بعد به كس دستور داد كه اين جوابها را نوشتند. مأمون جملات ديري هم دارد كه خيل براي ما شيعهها قابل تأمل
است. ببينيد دشمنان درجه يك شيعه چه مقدار به حقيقت مذهب اهلبيت رسيده بودند؛ اما حب دنيا و مقام و تبعيت از هوي و

هوس نمگذاشت تسليم شوند. مأمون بعد از اينه حضرت تمام اين سؤالات را جواب داد، به عباسيون خطاب كرد «أما علمتم
عل أنّ هذا البيت ليسوا خلقاً من هذا الخلق» گفت شما نمفهميد كه اهلبيت افرادي هستند که مثل بقيه افراد معمول بشر

نيستند! اين حرف همان است كه خود ائمه فرمودند «لا يقاس بنا أحدٌ». من اين خاطره را دارم كه والد راحل ما(رضوان اله
عليه) يك وقت، ي از همين نونهالان كه خدا به ايشان عنايت كرده بود و قرآن را تماماً با انحاء مختلف حفظ كرده بود، پدرش

،احترام و تشويق كردند، اما آن شخص دفعتاً گفت با وجود چنين مسائل او را خدمت والد ما آورد. والد ما نيز ايشان را خيل
شد؛ و فرمودند چ ناراحت و عصبان شود. پدر ما خيلها شبهه دارند حل مآنچه كه در مورد امام جواد عليه السلام بعض

گفت؟! اينها چه ربط به امام جواد و امامت دارد. هزاران نفر مثل اين، ذرهاي نيست در مقابل قضاياي امام جواد(ع) و هيچ
چيزي قابل مقايسه با اينها نيست. مأمون عباس هم مگويد: «إنّهم ليسوا خلقاً مثل ساير الخلق أما علمتم».

باز اين تعابير را ببينيد: «أما علمتم أنّ رسول اله(ص) بايع الحسن والحسين وهما صبيان ـ شما نمدانيد كه پيامبر با امام
حسن و امام حسين بيعت كرد وقت صب بودند ـ ولم يبايع غيرهما طفلين ـ با هيچ طفل ديري بيعت نرد، اما با اين دو بيعت

كرد ـ. ولم تعلموا أنّ أباهم علياً آمن برسول اله وهو ابن تسع سنين ـ شما نمدانيد كه پدر اينها عل ابن ابيطالب ايمان به پيامبر
غيره ولا دع ه ورسوله ايمانه ـ خدا و پيغمبر ايمانش را قبول كردند ـ ولم يقبل من طفلكه نُه ساله بود ـ فقبل ال آورد در حال

رسول اله طفلا غيره. باز گفت: «أولم تعلموا أنّها ذرية بعضها من بعض ـ اينها ذريهاي هستند كه همهشان نور واحدند، بين
كبير و صغيرشان فرق نمكند ـ يجري لآخرهم ما يجري لأولهم. اين عبارات در تحف العقول و جلد 9 وسائل الشيعه آمده است.
من در دو دقيقه اين نته را هم عرض كنم كه اين قضيه يك قضيهي مسلّم تاريخ است، اما معاندين و مخالفين متب اهلبيت از
جمله ابن تيميه كه امروز تمام اين مفتضحات وهابيت از كتابهاي اوست، و تمام مفاسدي كه امروز اسلام گرفتارش هست، ي
از منشأهاي بزرگش وهابيت و همين ابن تيميه است، در كتاب منهاج السنّهاش اين قضيهي مسلّم تاريخ را انار مكند! مثلا از
حرفهاي كه اين آدم جاهل زده، اين است كه گفته مجرد اينه كس فروع مطرح كند عالم نيست؛ مجرد اينه كس تقسيم بندي

كند، دليل بر علمش به احام نيست. اين شخص براي اينه آن خبث و رذالت كه نسبت به متب اهلبيت مخواهد اعمال كند
را نشان دهد، مآيد چنين قضاياي مسلم را انار مكند. خداوند همه ما را با محمد و آل محمد محشور بفرمايد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرين. 


