
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۲۵ آبان ۱۳۸۸

بحث برائت
جلسه 33 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بیان نمودیم مرحوم محقق عراق(قدس سره) بعد از جواب دادن به اشالات دیران در استدلال به آیه ( یلّف ٱله نَفْسا ا مآ
ءاتَاها) فرمودند: اگر «ما» موصول در آیهی شریفه را به ی معنای عام معنا کنیم، استدلال برائتها تمام است؛ اگر بوئیم

موصول هم دلالت بر حم دارد و هم دلالت بر فعل، و هم دلالت بر مال دارد ـ از راه تعدّد دال و مدلول ـ استدلال تمام است. اما
مجدّداً در این مطلب مناقشه کردند و سه اشال بر استدلال به این آیه وارد نموده و فرمودند به نظر ما استدلال به این آیه بر

اصالت البرائه تمام نیست. اشال اول و پاسخ آن را در جلسه گذشته بیان نمودیم.

بررس اشال دوم مرحوم محقّق عراق بر استدلال به آیه 7 سوره طلاق بر برائت

مرحوم عراق در اشال دوم مفرمایند: نهایت چیزی که از این آیهی شریفه استفاده مشود این است که خداوند تالیف
مجهولهی غیر واصلهی به ملف را نف کرده است؛ ( یلّف ٱله نَفْسا ا مآ ءاتَاها) یعن اگر تلیف به ملّف واصل نشود و

مجهول باشد، خداوند این تلیف را از ملّف بر مدارد و متوجه او نمکند؛ و آیه دیر مطلقا دلالت بر نف تلیف ندارد. توضیح
اشال ایشان آن است که ما ی تلیف مطلق داریم یعن ملّف بالأخره باید کاری انجام دهد. این کار دو فرض و دو مصداق

لیفرد و تلیف پیدا نلیف را بداند و علم به آن پیدا کند، باید همان را انجام دهد؛ و اگر علم به اصل تلف اصل تدارد؛ اگر م
در واقع باشد، باید احتیاط کند. حال، اگر آیه دلالت کند بر این معنا که در مواردی که ملّف به اصل تلیف جاهل است، تلیف

شود. اما مرحوم عراقها ثابت مرا انجام بدهد، مدّعای برائت لّف هیچ عملر لازم نیست که ماست و دی مطلقا منف
مفرماید آیه مگوید تلیف که به ملّف واصل نشده، از قبلش کلفت بر ملف نیست؛ شارع از ناحیه این تلیف مجهول و غیر
واصل به ملّف، مشقّت را برای او قرار نداده است؛ ول آیه بر نف احتیاط دلالت ندارد. و ادعای برائتها وقت تمام مشود که

آیه بر نف تلیف به طور مطلق و بر نف احتیاط دلالت داشته باشد. برخ از اصولیین گفتند: این اشال مرحوم عراق در
حقیقت همان اشال عام است که شیخ اعظم انصاری(قدس سره) به همه آیات که برای برائت به آنها استدلال شده وارد

کردهاند. شیخ فرموده است که این آیات مفید برای برائتها نیست؛ برای اینه نف وجوب احتیاط نمکند؛ و فقط نف تلیف
مجهول مکند؛ یعن از ناحیه خود آن تلیف کلفت نیست، اما وجوب احتیاط را بر نمدارد؛ لذا، اگر اخباریها دلیل محم بر

وجوب احتیاط اقامه کنند، آن دلیل بر این آیات شریفه ورود دارد.

بر نظر مرحوم عراق ال مرحوم امام خمیناش

امام(رضوان اله علیه) در بحث از آیه (وما کنَّا معذِّبِین حتَّ نَبعث رسو) نظیر این مطلب را پذیرفته بودند؛ اما در اینجا ـ بر
حسب آنچه که در تهذیب الاصول آمده ـ مفرمایند این اشال مرحوم محقق عراق قابل جواب است؛ برای اینه احتیاط، تحفظاً

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15


امتثال شود؛ و آیهی شریفه در مقام امتنان است. آیه وقت لیف واقعه تاست. احتیاط طریق است برای این لیف الواقعللت
مفرماید ( یلّف ٱله نَفْسا ا مآ ءاتَاها) و «ما» را به معنای حم یا اعم از حم گرفتیم، بدین معناست که خداوند امتنان را
برای بندگان خودش قائل مشود که ما آن حم را که به شما نرساندیم، از شما نمخواهیم. اما این امتنان چطور با وجوب

احتیاط سازگاری دارد؟ جای که ملف خود تلیف را نمداند، شمای مرحوم عراق مفرمایید کلفت از ناحیهی آن تلیف
برداشته مشود؛ اما ما مگوییم این مقدار برای امتنان کاف نیست؛ امتنان زمان صدق مکند که مطلق سخت و مشقّت

برداشته شود؛ نه از ناحیه آن تلیف مطلب متوجه شود و نه از ناحیه احتیاط؛ احتیاط هم ی نوع تضییق برای ملف است و
این با امتنان سازگاری ندارد.

الات دیدگاه مرحوم امام خمیناش

ثعنَب َّتح ذِّبِینعنَّا ما کمشما چرا در آیهی (و ته به عنوان حاشیه وجود دارد. و آن این که اولابر این فرمایش مرحوم امام دو ن
رسو) با این که در اینجا هم ی نوع امتنان هست و اصلا «وما کنّا» یعن عادت و سنت خداوند تبارک و تعال بر این است،

نظیر این مطلب مرحوم عراق و شیخ را قبول کردید و آنجا مسئلهی نف احتیاط را استفاده نمکنید؛ ول در اینجا این را
مگویید؟ پس، حاشیه اول این است که ما الفرق بین الآیتین؟. البته عرض کردم که این اشال ما روی همان عبارات است که
در تهذیب الاصول آمده است. و این متواند ی کار تحقیق باشد که آقایان به دیر تقریرات اصول مرحوم امام، کتاب تنقیح
الاصول،معتمد الاصول و جواهر الاصول مراجعه بفرمایید و دقت کنید ببینید این اشال که عرض کردیم آیا وارد است یا نه؟
تعلیقهی دوم این است که ما از کجا بوئیم که این آیه در مقام امتنان است؟ ( یلّف ٱله نَفْسا ا مآ ءاتَاها) مثل قاعدهی قبح

عقاب بلا بیان است؛ لسانش همان لسان است. اگر «ما آتاها» را به معنای تلیف یا حم گرفتیم، معنا این مشود که خدا
تلیف را که به ملّف واصل و اعلام نفرموده، متوجه نمکند؛ و این امتنان نیست؟!

بررس اشال سوم مرحوم محقّق عراق بر استدلال به آیه سوره طلاق بر برائت

سومین و آخرین اشال مرحوم عراق این است که در آیه شریفه ( یلّف ٱله نَفْسا ا مآ ءاتَاها)، «آتاها» ـ ایتاء ـ منسوب به
خداوند تبارک و تعال است. وقت منسوب به خداست، «ایتاء» به معنای اعلام مشود؛ و اعلام خدا نیز از طریق اسباب

متعارفهی عادی است؛ و سبب متعارف، وح است. پس، ایتاء خدا آن است که از طریق وح بیان کند؛ بنابراین، تلیف که
خدا اعلام کرده، آن را مخواهد؛ و تلیف که ایتاء و اعلام نرده را نمخواهد. یعن ممن است بعض از تالیف باشد که
خداوند از طریق وح اعلام نرده و سوت فرموده باشد. نتیجه این مشود که آن تلیف را که اعلام کرده، مشقّتش را بر

دوش عباد قرار داده، و آن تلیف را که اعلام نرده و سوت کرده، چیزی در آنجا نمخواهد. مرحوم عراق مفرماید: این هیچ
ربط به مدعای برائتها ندارد. آیه مگوید بار تلیف که خداوند سوت کرده و نفرموده، بر دوش بندگان نیست؛ و دیر

نمگوید تلیف که از طریق وح بیان شده اما به ملف نرسیده، آن را نمخواهد. مدّعای برائتها در صورت اثبات مشود
که بوئیم آیه مفرماید خدا تلیف را که اعلام کرده اما به شخص ملّف نرسیده، نمخواهد؛ و آیه این را نمگوید. مرحوم

ت عنها نسیاناً» است؛ و این ربطت عن أشیاء لم یسه سگوید: به نظر ما وزان مفهوم این آیه همان وزان «إنّ الم عراق
.ال سوم مرحوم عراقعای قائلین به برائت ندارد. اینهم اشبه اد

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7


 ال سوم مرحوم محقق عراقمناقشه در اش

الاصول از آن جواب داده شده است. پاسخ امام ی جواب دادند و هم در کتاب منتق (ه علیهرضوان ال)ال، هم اماماز این اش
جواب کوتاه است که مفرماید خیل بعید است که بوییم مفاد آیه شریفه همان روایت است که مگوید «إنّ اله ست عن
أشیاء لم یست عنها نسیاناً». به مرحوم عراق مفرماید شما آیه را طوری معنا کردید که «إنّ اله ست عن أشیاء» از آن در
بیاید. این اشال بسیار دور است. مرحوم امام با همین استبعاد جواب مرحوم عراق را مدهند. اما در کتاب منتق فرمودند:

مرحوم عراق ـ البته بیان است که من دارم عرض مکنم ـ ی مقداری در آیه شریفه کم دقت کردند؛ در آیه، «ایتاء» فقط
منسوب به خداوند نیست؛ بله، اگر در آیه شریفه اعلام و ایتاء فقط به خدا منسوب بود، این اشال وارد بود؛ اما در آیه ایتاء و

ا انَفْس هٱل فّلی ) .گرددما آتاها» ، ضمیر «ها» به همان نفس برم لف. در «إلااعلام هم به خدا نسبت داده شده و هم به م
مآ ءاتَاها) یعن نه فقط مجرد اعلام خدا مسئله را تمام مکند، بله اعلام که به ملف واصل شود، لازم است. من این جواب

را ی مقداری توضیح دادم، خودتان مراجعه کنید.

نظر استاد محترم در مورد دلالت آیه سوره طلاق

ما در آیه (وما کنَّا معذِّبِین حتَّ نَبعث رسو) گفتیم مناسبت بین غایت و مغیا، وصول به ملفین را اقتضا مکند؛ اینجا نیز
همین را مگوییم؛ و اگر آیه هم ظهور به منسوب بودن به ملف نداشت، مسلماً از راه مناسبت حم و موضوع همین را استفاده
مکردیم. پس، اشال سوم مرحوم عراق وارد نیست. بنابراین، هیچ ی از اشالات مرحوم عراق وارد نیست. اما انصاف این
است که این آیه شریفه فقط ظهور در مال دارد. ( یلّف ٱله نَفْسا ا مآ ءاتَاها) در سوره مبارکه طلاق و در آیه هفتم است. در
آیه قبل خدا م فرماید اگر کس زنش را طلاق داد، او را در همان خانه برای مدت جا دهد و از خانه بیرون نند، ی مقداری

هم به او نفقه دهد و  بعد مفرماید: آن مقداری که به او دادیم بدهد؛ اگر ذو سعه هست، مال زیادی بدهد؛ و اگر فقیر است، کمتر
بدهد. ( یلّف ٱله نَفْسا ا مآ ءاتَاها) ظهور کالصریح در مال دارد؛ لذا، دیر ربط به بحث تلیف ندارد. پس، نتیجه بحث در

مورد آیات تا اینجا این شد که ما دلالت آیه (وما کنَّا معذِّبِین حتَّ نَبعث رسو) را تمام دانستیم، ول دلالت آیه ( یلّف ٱله نَفْسا
َّتح مدَاهذْ هدَ اعۢا بمقَو لضیل هانَ ٱلا کمه آیه صدوپانزده سوره مبارکه توبه (وا) را تمام ندانستیم. فردا ان شاء الاتَاهآ ءم ا

یبیِن لَهم ما یتَّقُونَ) را مورد بررس قرار مدهیم.

وصلّ اله عل محمد وآله الطاهرین. 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=115
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=115

