
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۲۰ آبان ۱۳۸۸

بحث برائت
جلسه 30 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

خلاصه نظر مرحوم محقّق نائین در مورد استدلال به آیه سوره طلاق بر برائت

بیان نمودیم مرحوم محقّق نائین(قدس سره) استدلال به آیهی شریفه( یلّف ٱله نَفْسا ا مآ ءاتَاها) بر اصالت البرائه را
ذِّبِینعنَّا ما کمماند که در مورد آیه (و ته باقکه در کلام مرحوم شیخ بود را نیز جواب دادند. فقط این ن الاتنپذیرفتند؛ و اش
حتَّ نَبعث رسو) فرمودند ما نحن فیه را شامل نمشود؛ در اینجا نیز همان اشال را ذکر کردند که اگر رسول(صلوات اله

علیه) هم اعلام فرموده باشد اما به جهت مانع تلیف به ملف نرسیده باشد و ملف در حال ش باق بماند، این آیه نمگوید
لیفاست ـ ت نیست؛ آیه فقط همین مقدار دلالت دارد که اگر ایتاء ـ اعلام ـ نباشد، ـ که اعلام شارع فقط از طریق وح لیفت

نیست؛ اما فرض کلام ما این است که قائلین به اصالت البرائه مخواهند اصالت البرائه را حت در جای که پیامبر(صلوات اله
علیه) تلیف را اعلام فرموده اما به جهت مانع به ملفین نرسیده، جاری کنند.

ال دیدگاه مرحوم محقّق نائیناش

به نظر ما، همان جواب که در مورد آیه (وما کنَّا معذِّبِین حتَّ نَبعث رسو) بیان نمودیم، به طریق اول در اینجا مآید؛ در آن آیه
فقط کلمه بعث رسل بود و ما گفتیم مناسبت بین غایت و مغیا اقتضا مکند که بعث به تنهای کاف نیست و باید به مف هم

وصول شود؛ و الا اگر وصول به ملّف نباشد، بین غایت و مغیا تناسب نیست. اینجا نیز همین حرف را مزنیم؛ چون کلمهی
«ایتاء» آمده و این کلمه ظهور روشن در وصول به ملّف دارد. (وما کنَّا معذِّبِین حتَّ نَبعث رسو) یعن مجرد ابلاغ پیامبر را
نمگیرد؛ پیامبر باید ابلاغ کرده باشد و به ملّف هم رسیده باشد. در آیه قبل، ما به این نتیجه رسیدیم که مفاد آیهی شریفه مفاد

قاعدهی قبح عقاب بلا بیان است؛ اینجا نیز در نتیجهگیری خواهیم گفت شبیه همین مشود که( یلّف ٱله نَفْسا ا مآ ءاتَاها)،
«ایتاء» از ناحیهی خدا را نمتوانیم منحصر به وح کنیم؛ باید وح باشد و این وح هم به ملّفین برسد.

به نظر مرحوم محقّق نائین ال مرحوم امام خمیناش

ته خوبدارد که ن تهای در جواب از مطلب قبل مرحوم نائینن ی (ه علیهرضوان ال)تمام شد. فقط امام کلام مرحوم نائین
است. مرحوم نائین فرمود مفعول مطلق را متوانیم با ی تجوز و با عنایت و مجاز گوی به عنوان مفعول به قرار دهیم.

المفعول المطلق النوع والعددی یصح جعله مفعولا به بنحوٍ من العنایة و تجوزش این بود که از راه مصدر و اسم مصدر وارد
شویم و به اعتبار اسم مصدری آن را مفعولبه قرار مدهیم. امام(رضوان اله علیه) مفرمایند این فرمایش مرحوم نائین ـ

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7


هرچند که دیروز اشال دیری بر مرحوم نائین وارد کردیم، و آن این که مصدر و اسم مصدر تغایر واقع ندارد، و بله
تغایرشان اعتباری است. اما امام(رضوان اله علیه) اشال دیری دارند ـ مستلزم جمع بین اعتبارین متنافیین است. مفرمایند:
فإنّ المفعولبه مقدّم ف الاعتبار عل المصدر لأنّه إضافةٌ قائمةٌ به ف الاعتبار وأما المطلق فهو عبارةٌ عن حاصل المصدر وهو
متأخّر رتبةً عن المصدر . مفرمایند بین مفعولبه و مفعول مطلق در عالم اعتبار فرق است؛ در عالم اعتبار مفعول به را نسبت

به مصدر باید مقدّم اعتبار کنیم، اما مفعول مطلق نسبت به مصدر رتبتاً متأخّر است؛ و شاید بشود گفت این بیان امام با آن
بیان که از ادبا نقل کردیم و اصولیین هم آن قبول دارند ـ مبن بر آن که مفعول به قبل از فعل باید موجود باشد تا فعل بر آن واقع

شود، اما مفعول مطلق از شئون فعل بوده و با خود فعل همراه است ـ دقیقتر است. بوئیم کس که مخواهد در کلام خودش
چیزی را به عنوان مفعول به معتبر کند، در همین عالم اعتبار مقدّم بر مصدر است.

در «ضرب زیدٌ عمرواً» ، عمرو عنوان مفعولبه را دارد که در عالم اعتبار رتبتاً قبل از ضرب است؛ یعن اگر بخواهید برای
ضرب محل تصور و اعتبار کنید، اول باید عمروی را اعتبار کنید تا ضرب بر او واقع شود؛ اما در مفعول مطلق چنین نیست؛
مفعول مطلق در همین عالم اعتبار رتبتاً متأخر از مصدر است. ایشان مفرماید اینها دو اعتبار متغایرند؛ وقت دو اعتبار متغایر
شدند، جمع بین آنها نمشود. اینهم به عنوان تمیل بحث. حال باید کلام مرحوم محقق عراق را شروع کنیم. ایشان اول همین

مسئله مفعول به و مفعول مطلق را که جمع بین اینها جمع بین متنافیین است را مطرح مکند؛ بعد سه مطلب دارد و بعد از این
سه مطلب، مفرماید استدلال و تمس به آیه برای اصالت البرائه تمام است؛ اما مجدداً سه مناقشه ذکر مکند و بعد از آن

مناقشات، از نظر خود برگشته و مفرماید: استدلال به این آیه تمام نیست. ان شاء اله این بحث مرحوم عراق را شنبه عرض
مکنیم.

بحث اخلاق

حدیث از امام باقر(علیه السلام) خطاب به جابر بن یزید جعف است که فرمودند:

«يا جابر اوصي بخمس» پنج وصیت به جابر فرمودند:
«إن ظلمت فلا تظلم» اگر کس به شما ظلم کرد، شما هم در مقابل به او ظلم ننيد.

«و إن خانوک فلا تخن» اگر کس به شما خيانت کرد شما به او خيانت نن،
«وإن کذبت فلا تغضب» اگر حرف دروغ را به شما نسبت دادند، از قول شما حرف دروغ را نقل کردند، غضبناک نشو،

«و إن مدحت فلا تفرح» اگر از شما تعريف کردند و براي شما القاب ذکر کردند، خوشحال نشو؛
«و إن ذممت فلا تجزع» و اگر نسبت به شما بدگوي کردند، جزع نن و ناراحت نشو؛

«و فر فيما قيل في» اگر پشت سر شما بدگوي کردند، فر کن.
«فإن عرفت من نفس ما قيل في فسقوط من عين اله عز وجل عند غضب من الحق أعظم مصيبةً مما خفت من

سقوط من أعين الناس» اگر مطلب در مورد شما گفتند و ديديد که اين مطلب در شما وجود دارد، بدان سقوط تو از چشم
خدا، وقت خدا بر انسان غضب مکند، مصيبتش بسيار بالاتر از اين است که انسان از چشم مردم ساقط شود؛ روي اين مسئله

فر کن.
«وإن کنت عل خلاف ذل» اگر ديدي حرف که در مورد تو زدند، در تو وجود ندارد «فثواب اکتسبته من غير أن يتعب

بدن»؛ ی ثواب بدون زحمت به دست آوردهای.

در روايات آمده است کس که غيبت مکند، کس که تهمت مزند، انسان نبايد ناراحت شود؛ براي اينه به ازاي هر غيبت، هر
تهمت و بدگوي و هر تعبيري که موجب تحقير شود، خداوند ثواب را در نامهي اعمال شخص که به ناحق مورد مذمت قرار

گرفته است، منويسد.



معنای اجمال حدیث را گفتیم؛ حال، مخواهیم بعض از قسمتهایش را توضیح دهیم. در اولین قسمت روایت، اباعبداله(علیه
السلام) به جابر فرمودند «إن ظلمت فلا تظلم». مخواهیم ی مقدار راجع به ظلم صحبت کنیم. از مسائل که قرآن و روایات

بسیار به آن پرداختهاند، مسئله ظلم است. شاید بتوان گفت که هیچ گناه نزد خداوند تبارک و تعال بدتر از ظلم نیست. در قرآن
حدود 24 آیه داریم که فقط عذاب دنیوی ظلم را ذکر کرده است؛ یعن از مسائل است که مسلماً بر آن عذاب دنیوی مترتب
است. حال، گاه مراد از عذاب دنیوی، عذاب استیصال است که همه چیز از بین مرود؛ و گاه هم برخ از امراض، زوال

نعمت، به وجود آمدن نزاعها، سلب امنیت، سلب آرامش و... از آثار ظلم است. ظلم، آثار دنیوی نابودکننده دارد؛ در مورد آثار
اخروی نیز بسیاری از تعابیری که در قرآن به عنوان عذاب الیم مطرح شده، مربوط به ظالم است. وقت مگوئیم ظلم و ظالم،
فر مکنیم بین این مفهومها و نوع مردم معمول خیل فاصله است؛ تا مگوئیم ظالم، نظرمان مرود روی قتلهی اباعبداله
الحسین(ع) یا کسان که کشتار فجیع انجام مدهند؛ در حال که ظلم مفهوم خیل وسیع دارد. اگر انسان مقداری دقت کند،

مبیند متأسفانه و مع الاسف این ظلم خود انسان را هم شامل مشود و انسان گاه ظالم است اما خبر ندارد. مفهوم ظلم
دائرهاش بسیار وسیع است؛ از ظلم به خداوند تبارک و تعال شروع مشود، از ظلم به انسان شروع مشود تا ظلم به دین، ظلم

به جامعه، ظلم به همسر، ظلم به اولاد، ظلم به همسایه، ظلم به رفیق، و شاید ضعیفترین مواردش ظلم به خود انسان باشد. 

در روایت ابن عباس نقل مکند: أوح اله عز وجل إل داود علیه السلام: قل للظالمین لا یذکرونن ، به ظالمین بو مرا یاد
ننند. پس، معلوم مشود که فقط کافر و حاکم ستمر مشرک ظالم نیست، ممن است کس ظالم باشد اما ذاکر خدا هم

باشد؛ این خیل تعبیر عجیب است. ممن است کس مسلمان باشد، روحان باشد، متدین به حسب عبادات و مناس ظاهری
دین باشد، اما از ی جهت هم ظالم باشد. حال خداوند مگوید به ظالمین بو مبادا مرا یاد کنند. در مورد ذکر خدا چقدر

أن أذکر من ذکرن عل فرماید فإنّه حقاز موارد استثنایش اینجاست. م ی ،(ٱلْقُلُوب نئتَطْم هرِ ٱلبِذِک ا) سفارش شده که
شود کساست؛ نم من بر خودم واجب کردم هرکس به یاد من باشد، من هم به یاد او هستم. این بنای خداوند تبارک و تعال

ونرند. (فَاذْکدر دلش به یاد خدا بیفتد و خدا او را یاد ن شود کسان ندارد. نموید و خدا نشنود، خدا جواب ندهد، امخدا ب
اذْکرکم). البته ی وقت عرض کردم اینطور نیست که اگر ما ی لحظه یاد خدا کردیم، خدا هم ی لحظه یاد انسان باشد؛ یاد

خدا نسبت به ما اصلا قابل مقایسه با یاد ما نسبت به خدا نیست. اما مفرماید اگر ظالم خدا خدا کند، من او را لعن مکنم
«وإنّ ذکری إیاهم أن ألعنهم».

پدری است که نسبت به فرزندش ظلم مکند، قدرت مال دارد که جای را برای فرزندش اجاره کند، وسائل برایش تهیه کند، اما
از خانه بیرونش مکند؛ الآن این مسئله فراوان است؛ همین چندی پیش کس نزد من آمده بود مگفت وضع مال پدر ما بسیار

خوب است اما به استدلال اینه من خودم از صفر شروع کردم، هیچ چیز به ما نمده؛ ما را از منزل بیرون کرده و گفته
خودتان بروید دنبال معاشتان. این ظلم است. این هم از نظر عقل و عقلای و هم از نظر شرع ی ظلم بسیار روشن است.
همینطور اگر شوهر نفقهی همسر خودش را ندهد ظلم است؛ هرچند که نماز شب هم بخواند، اهل علم باشد، صدها کار بزرگ
اجتماع هم انجام بدهد. حت دایرهی ظلم به اینجا مرسد که اگر ببینیم کس دارد حق دیری را تضییع مکند ول سوت

کنیم، این سوت هم ظلم است. هرجا که انسان از مسیر اصل به نحوی خارج شود، ظلم است. کس زحمت کشیده و پنجاه
سال درس خوانده است، حالا من تازه وارد در حوزه بویم او سواد ندارد؛ این هم ظلم است. لذا، انسان باید مراقبت کند که

ظلم گاه گریبانش را گرفته و مصداق ظالم است، اما تا به او بوی ظالم، پرخاش مکند و مگوید من کجا و ظلم کجا؟ انسان
خبر ندارد که مصداق ظالم است؛ نظریهای را از کس مبیند، اگر بیاید این را به عنوان خودش بیان کند، اینهم ظلم است.

گاه اوقات ما طلبهها مگوئیم علمای گذشته ما چه کردند؟ این همه زحمات علم، این همه خدمات، این همه غور در مسائل
فقه و تفسیری، این همه کتاب. ی وقت ی از مردم معمول از ما پرسید علما تا حالا چه کردند؟ گفتم ی سری به

کتابخانهها بزن ببین چه کسان کتابها را نوشتند؟ شما بازاریها این کتابها را نوشتید؟

شما مردم معمول، شما وزرا این کتابها را نوشتید؟ این کتابها را علمای بزرگ ما نوشتند. حال، انسان بیاید بوید روحانیت،



علما، بزرگان، چه کردند؟ این خودش بزرگترین ظلم است. از آن طرف هم همینطور است؛ اگر انسان ببیند کس دارد برای
جامعه زحمت مکشد، شبانه روز خدمت مکند، ی دو اشال هم دارد، پنج اشال هم دارد، اینجا انسان بیاید به طور کل بر

همه اعمالش خط قرمزی بشد، این ظلم است. ما خیل باید مراقب باشیم که مبادا خدای ناکرده در مصداق ظالمین واقع
شویم. روایت را در جلسه گذشته بیان نمودیم که امیرمؤمنان(علیه السلام) از وجود مبارک پیامبر(ص) نقل مکند ـ این روایت

در جلد 72 بحار صفحه 315 آمده است ـ که: إیاکم والظلم فإنّه یخرب قلوبم یعن کس که ظالم است قلبش ویرانه شده است؛
ی قلب وارونهی ویرانهی خرابه دارد. حال خودتان فر کنید اگر قلب خراب شد، چه مشود؟ آیا دیر خوب و بد برایش فرق

مکند؟ زشت و زیبا برایش فرق مکند؟ پدر و غیرپدر برایش فرق مکند؟ فرزند و غیر فرزند برایش فرق مکند؟ خدا و غیر
خدا برایش فرق مکند؟ خیر. قلب وقت منظم باشد از نظر نفس و روح، فطرت انسان کار مکند؛ و نور اله بالأخره در سر
بزناهها آدم را هدایت مکند؛ اما اگر قلب خرابه شد، اینها دیر نیست. قلب که خراب شود، دیر عاطفه هم در آن معنا ندارد.

اگر قلب خراب شد، دیر انسان خدا و پیغمبر نمشناسد، ارزشها با بارزشها هیچ فرق نمکند. شما ببینید اگر به ظالمین
بویند ی مورچه کشته شد یا بویند بمب انداختند و هزاران انسان کشته شد، اصلا برایشان فرق نمکند. ظلم اینها را به
اینجا کشانده است؛ قلبشان به حدّی مرسد که مأمون عباس حاضر است برادرش را بشد تا قدرتش باق بماند. از خدا

استمداد مجوییم که وجود ما را از ظلم برای همیشه بری بفرماید.

وصلّ اله عل محمد وآله الطاهرین. 


