
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۱۲ آبان ۱۳۸۸

بحث برائت
جلسه 24 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بیان نمودیم در مورد اینه آیا بین نف فعلیت و نف استحقاق عقاب ملازمه وجود دارد یا نه، کلمات اصولیین مختلف است و
غالب اصولیین تصریح دارند نف فعلیت اعم است از نف استحقاق؛ و این مطلب مطابق با فهم عرف است که ممن است
شارع در روز قیامت بالفعل عقاب نند، اما استحقاق عقاب باشد. اگر گفتیم عقاب فعلیت ندارد اما استحقاق عقاب هست،
معنایش این است که بین نف فعلیت و نف استحقاق ملازمهای نیست. و چه بسا غیر از فهم عرف، بتوان به ظواهر برخ از

روایات یا آیات استناد کرد؛ ظاهر آیات که دلالت بر عفو و بخشش دارد این است که این ی لطف و امتنان از خداوند تبارک و
تعال است. لطف و امتنان نیز در جای است که استحقاق باشد.

بررس کلام مرحوم محقّق اصفهان در ملازمه نف فعلیت با نف استحقاق

اما مرحوم محقق اصفهان(اعل اله مقامه الشریف) در صدد اثبات مطلب برخلاف این مطلب مشهور است. عقیده ایشان آن
است که نف فعلیت با نف استحقاق ملازمه دارد؛ و اگر در جای عقاب فعلیت نداشت، استحقاق عقاب هم نیست. بیان ایشان

در جلد 4 نهایة الدرایة از اواسط صفحهی 26 تا پایان صفحه 28 موجود است. ایشان مفرمایند: برای اینه این مسئله را اثبات
کنیم، باید بینیم رابطهی بین عمل و استحقاق عقاب چیست؟ اگر کس گناه را مرتب شد، بین این گناه و استحقاق عقاب چه

رابطهای وجود دارد؟ ـ(توجه داشته باشید که ما ی مقدار بیان را تغییر مدهیم تا کلام ایشان واضحتر شود)ـ

مفرمایند: بین این عمل و استحقاق عقاب، یا رابطهی واقعیه است و یا رابطه جعل؛ و رابطهی جعل یعن اگر کس گناه کرد،
برای او استحقاق عقاب جعل مشود؛ و این جعل یا از ناحیهی عقلاست و یا اینه از ناحیه شارع است. در نتیجه مجموعاً سه

صورت وجود دارد. صورت اول اینه بین عمل و استحقاق عقاب رابطه حقیقیهی واقعیهی لزومیه وجود دارد؛ اینطور نیست که
بعد از عمل، از ناحیهی کس استحقاق جعل شود، بله استحقاق نتیجهی قهری و واقع عمل است. صورت دوم این که

استحقاق نتیجهی جعل عقلاست. و صورت سوم این که استحقاق نتیجهی جعل شارع است.

ایشان مگویند در هر سه صورت ما اثبات مکنیم که بین فعلیت و استحقاق عقاب ملازمه نیست. اما فرض اول که رابطهی
لزومیه باشد؛ معنای این رابطه این است که خود این عمل اقتضای استحقاق عقاب دارد؛ و به اصطلاح فلسف عمل عنوان ماده

و هیولا را دارد، و عقاب، عنوان صورت را برای عمل دارد. عقاب، لازمهی عمل و صورت واقع عمل است؛ منته صورت
است که چه بسا در آن لذت هم وجود داشته باشد!، اما صورت واقع ری است. صورتصورت دی ظاهری و دنیوی عمل ی

این عمل آتش است: (انَّما یاکلُونَ ف بطُونهِم نَارۭا) کس که مال یتیم مخورد، در حال خوردن آتش است؛ ممن است این
شخص الآن سیر شود و لذت هم ببرد، اما صورت واقعیهی همین عمل آتش است که در دنیا بروز نمکند. البته چه بسا بتوان
گفت حقیقت ناریتش از همین حالاست، اما بروز آن بعد از فوت و مرگش هست. پس، عقاب لازمهی ذات عمل است؛ عقاب

لازمهی ذات ملات رذیله نفسانیه است؛ و عمل، به عنوان ی مادهی مستعده برای این صورت است. آن وقت، صورت عنوان

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=10


فعلیت، و ماده عنوان قوه را دارد؛ و برای اینه قوه به فعلیت برسد، شرط باید موجود و مانع، باید مفقود باشد. شرط را هم در
جای خود بیان کردند که از دو حال بیرون نیست، یا مصحح فاعلیت فاعل است، یعن وقت شرط آمد فاعلیتش، فاعل تام

مشود؛ یا شرط مآید اقتضا را تمیل مکند و متمم قابلیت قابل است. اگر گفتیم چرا شرطش این است که نفع داشته باشد؟

این یا برای آن است که فاعل متمم بشود یا قابلیت قابل تمیل شود که در مثال چراغ، قابلیت قابل تمیل مشود. جای که
فاعل بخواهد فعل را انجام دهد، اگر گفتیم شرط دارد، در صورت که شرط نباشد، فاعلیت ناقص است؛ حال، در مورد عقاب،

چون فاعلش خداوند تبارک و تعال است، پس معنا ندارد برای خدا شرط قرار داد تا بوییم مصحح فاعلیت فاعل است؛ در
نتیجه، باید آن شرط را در ناحیهی قابل آورد؛ و مشود متمم قابلیت قابل. نتیجهاش این است که اگر این شرط نباشد، قابلیت در

اینجا برای عقاب وجود ندارد. این در ناحیه شرط.

اما در ناحیه مانع، مانع عبارت است از بیان شارع و بعث رسل؛ سپس مفرماید: مانع یا مقارن است یا لاحق؛ اگر مانع مقارن
شد، جلوی اصل استعداد را مگیرد. مانع در اینجا عدم بیان است. اگر شارع رسل را نفرستاده باشد و بیان نرده باشد، عمل
استعداد برای استحقاق را ندارد؛ یعن جلوی اصل استعداد را مگیرد. مفرماید: اگر مانع مقارن باشد، فلا توجد المادة قابلةً
مستعدة لافاضة الصورة علیها ، اصلا ماده استعداد برای افاضهی صورت ندارد. در مانع لاحق هم همینطور است؛ مانع لاحق
مثل توبه، شفاعت و انجام دادن عمل خوب ـ (انَّ ٱلْحسنَٰتِ یذْهبن ٱلسیِـاتِ) ـ مرحوم اصفهان مفرماید مانع لاحق، ماده را از

نظر استعداد ساقط مکند. فهو مسقطٌ لها عن القابلیة والاستعداد لإفاضة الصورة علیها .

وقت قابلیت و استعداد نبود، دیر استحقاق معنا ندارد؛ چون معنای استحقاق عقاب این است که عمل قابلیت برای اینه این
صورت ـ استحقاق عقاب ـ روی آن بیاید را داشته باشد. حال، اگر گفتیم عمل قابلیت ندارد، معنایش این است که دیر استعداد

برای این معنا در آن موجود نیست. ایشان مفرماید «ولا نعن بالاستحقاق و عدمه إلا استعداد المادة لافاضة صورة العذاب
علیها» . پس، ایشان مفرماید: اگر بوئید رابطه بین عمل و استحقاق عقاب ی رابطهی غیر جعل و لزوم و توین است، در

اینجا باید با لحاظ شرایط و عدم المانع باشد. اگر شرط نباشد، استعداد نیست؛ و اگر مانع باشد، چه مانع لاحق و چه مانع
مقارن، جلوی اصل استعداد برای استحقاق عقاب گرفته مشود. پس، نتیجه این مشود که هرجا عقاب نبود، استحقاق عقاب

هم نیست. و این، همان است که ما مخواهیم اثبات کنیم که بین نف فعلیت و نف استحقاق ملازمه است. لذا، اگر گفتیم رابطه
بین گناه و استحقاق عقاب ی رابطه لزومیه است، نتیجه این مشود که بین نف فعلیت و نف استحقاق ملازمه است.

انسان گناه وقت باشد؛ جعل عقلاء باشد، یعن عقلای فرض دوم این است که نسبت بین عمل و استحقاق عقاب، رابطه جعل
را مرتب شد، عقلا مگویند این شخص استحقاق عقاب دارد. ایشان مگوید: این فرض داخل حسن و قبح عقلای مشود که

معنایش این است که عقلا به چیزی مگویند حسن که فاعل او استحقاق مدح دارد و به چیزی قبیح مگویند که فاعلش
استحقاق ذم دارد. ایشان مفرمایند: اگر به همین عقلا مراجعه کنیم و بوئیم آیا با وجود مانع ـ چه مانع مقارن و چه مانع لاحق

ـ باز هم مگوئید استحقاق مذمت دارد؟ به عقلا بوئیم کس که گناه کرده، نشنیده بود که این کار حرام است، آیا بازهم مگوئید
استحقاق مذمت دارد؟ مگویند نه. بوئیم اگر کس 10 سال پیش گناه کرده و الآن توبه کرده و پشیمان شده، آیا بازهم

استحقاق مذمت دارد؟ مگویند نه. استحقاق ذم عقلا در صورت است که مانع نباشد؛ اگر مانع بود، عقلا هم مگویند این
شخص استحقاق مذمت و عقوبت ندارد. پس، روی فرض دوم هم اگر عقاب فعلیت نداشت، استحقاق عقاب هم فعلیت ندارد.

بعد از این مطلب، ایشان ی اشال و جواب را مطرح مفرمایند. مستشل مگوید در مورد این مانع، اگر مانع از فعلیت
مذمت بشود، معنایش همان عدم الاستحقاق است؛ مثلا بوئیم توبه یا عدم البیان مانع مشود از اینه عقلا شخص را مذمت

کنند، و این ملازمه دارد با نف استحقاق؛ اما اگر از طرف دیر بوئیم وقت عقلا مذمت نمکنند، از باب لطف و منت خداوند
تبارک و تعال بر فاعل است؛ بوئیم این که الآن ذم فعلیت ندارد از باب این است که خداوند بر این شخص لطف کرده است.

عقلا هم مگویند حال که خدا لطف کرد و منت گذاشت، ما دیر مذمت نمکنیم. معنای این بیان آن نیست که شخص

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=114


استحقاق مذمت ندارد؛ بله، استحقاق مذمت دارد اما عقلا مگویند ما مذمت نمکنیم، چون شارع این را بخشیده و به او لطف
و منّت داشته است.

مرحوم اصفهان از این اشال جواب داده و مفرماید: این حرف که بوئیم کس استحقاق عقاب و مذمت دارد، اما خداوند
منّتاً، لطفاً و تفضلا او را عقاب نمکند، باید ناش از ی ارادهی بدون ملاک باشد؛ و ارادهی بدون ملاک مشود ارادهی جزافیه

که این را اشاعره قائلاند و ما قائل نیستیم. توضیح مطلب این که: اشاعره مگویند روز قیامت که شد، خدا مداند کس که
تمام عمرش کار بد انجام داده و ی کار خوب هم نرده، چه کس است؛ اما او را جزافاً به بهشت ببرد؛ خداست، و اختیار با

خودش است. در نقطه عس هم همین طور است؛ کس که تمام عمرش کار خوب کرده را متواند جزافاً به جهنّم ببرد. ثواب و
تواند کسگویند: نه، خداوند باید به ملاک عدل رفتار کند؛ خدا نمعقاب و جهنم و بهشت فقط به اراده خداست. اما عدلیه م

که عمری گناه کرده و ی کار خوب هم نرده، همینطوری به بهشت ببرد و نزد کس قرار دهد که تمام عمر کار خوب کرده
است.

اراده جزافیه محال است؛ چون مستلزم ترجح بلا مرجح است. ما در فلسفه ی اصطلاح ترجیح بلا مرجح داریم و ی اصطلاح
ترجح بلا مرجح داریم. آنه محال است، ترجح بلا مرجح است؛ اما ترجیح بلا مرجح محال نیست. ترجح بلا مرجح محال است؛

برای اینه سر از این در مآورد که معلول باشد و علت نداشته باشد. ایشان با بیان این مقدّمه مفرمایند: شما مگوئید این
شخص استحقاق عقاب دارد و عقلا هم برای او استحقاق ذم را قائلاند؛ اما خدا اراده کرده که به او لطف کند. لین ما گفتیم
اراده خدا، اراده جزاف نیست؛ و حتماً ناش و منبعث از ی ملاک واقع است. ملاک واقعاش این است که باید در چنین
شخص که گناه کرده خصوصیت باشد که آن خصوصیت سبب امتنان شده باشد؛ و بدون آن خصوصیت، محال است که

خداوند به او لطف کند.

مگوئیم جناب آقای اصفهان خصوصیت هم باشد، و اراده، جزاف نشود، شما چه نتیجهای مخواهید بیرید؟ مفرماید: اگر
خصوصیت باشد و لحاظ شود، معنایش این است که خدا دیر این شخص را مستحق عقاب نمداند. اگر خدا در این شخص

خصوصیت را ببیند که موجب تفضلش شود، بدین معناست که این شخص نزد خداوند استحقاق مذمت و عقاب ندارد. و ما که
مخواهیم بوئیم بین نف فعلیت و نف استحقاق ملازمه است، ملازمه را نزد شارع و خداوند مخوا هیم درست کنیم. در این

بحث، مخواهیم بوئیم اگر کس در قیامت عقاب بالفعل نداشت، استحقاق بالفعل هم ندارد. این هم فرض دوم، فرض سوم را
ان شاء اله فردا عرض مکنم. 

و صل اله عل محمد و آله الطاهرین.


