
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۱۱ آبان ۱۳۸۸

بحث برائت
جلسه 23 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

در استدلال به آیه شریفه (وما کنَّا معذِّبِین حتَّ نَبعث رسو) اشال مرحوم شیخ و مرحوم آخوند را جواب دادیم. در کلمات
اصولیین دو مطلب دیر وجود دارد که مشود اینها را به عنوان جواب سوم و جواب چهارم تلق کرد.

اشال مرحوم سید یزدى بر استدلال به آیه سوره اسراء

در جواب سوم مرحوم سید یزدی صاحب عروه ـ که حاشیه بسیار خوب بر ماسب و رسائل دارد، منته حاشیه بر رسائل تا
همین اواخر چاپ نشده بود ـ در صفحه 52 از جلد 2 حاشیه بر رسائل دو جواب از استدلال به این آیه مدهد؛ ی جواب را

خودش مورد مناقشه قرار مدهد ول جواب دوم را مپذیرد.

در جواب اول فرموده است این آیه مربوط به زمان فترت است؛ یعن خداوند تبارک و تعال در مقام بیان این است که در زمان
فترت ـ یعن زمان که بر امت و قوم رسول نفرستاده باشیم و قانون را قرار نداده باشیم ـ کس را عذاب نمکنیم. طبق این

فرماید: این جواب درست نیست؛ و بر خلاف مبانمربوط به قیامت هم نیست. ایشان م بیان، عذاب دنیوی خواهد بود و اصلا
عدلیه (اعم از امامیه و معتزله اهل سنت) است که قائل هستند زمین هیچگاه خال از حجت نبوده و مردم در جمیع ازمنه دارای

تشریع و قانون بودهاند؛ لذا، این جواب را کنار مگذارند. 

رده، عذابکه مرحوم سید دارند این است که آیهی شریفه ناظر به این مطلب است که در مورد آنچه رسول بیان ن جواب دوم
وجود ندارد. آیه در مقام این است که اگر رسول آمد و بیان کرد، جای برای عذاب هست؛ و دیر آیه دلالت ندارد اگر رسول

حم را بیان فرموده اما به سبب موانع به دست ما نرسیده است مثلا به سبب ظلم الظالمین و منع المانعین و جحد الجاحدین
و غصب الغاصبین احام به ما نرسیده است، اینجا هم عذاب وجود ندارد. استدلال به این آیه برای برائت در صورت نافع است

که آیه دلالت بر این معنا داشته باشد؛ یعن دلالت کند اگر حم را رسول بیان کرد اما به شما نرسید، باز خداوند عقاب
نمکند؛ در حال که آیه این را نمگوید. 

آیه مگوید در آنچه رسول بیان نرده، عقاب وجود ندارد. در این جواب ایشان مفرمایند: (حتَّ نَبعث رسو) کنایه از بیان
تلیف است؛ یعن در آنچه که پیامبر نفرموده عذاب نیست، اما اگر حم را بیان کرده ول به سبب منع المانعین به دست ما

نرسیده، نمگوئیم آیه مگوید اینجا عذاب هست؛ بله دلالت بر این مورد ندارد. مرحوم سید این جواب را اختیار کرده و
مفرمایند این آیه دلالت بر مدعا ندارد. آیا این جواب مرحوم سید درست است؟ به نظر ما اینجا ی اشال به مرحوم سید وارد
است؛ و آن این که قرینهی مناسبت بین غایت و مغیا چیست؟ (حتَّ نَبعث رسو) غایت برای (وما کنَّا معذِّبِین) است. آیا مجرد

) باشد؟ خیر، چنین نیست. تناسب بین ذِّبِینعنَّا ما کمم را بیان کند، تناسب دارد که غایت برای(وه حآمدن رسول بدون این
غایت و مغیا جای است که رسول بیان کند و به افراد هم برسد، ول افراد عمل نرده و مخالفت کنند. اینجا عذاب معنا دارد و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15


مجال برای عذاب وجود دارد. لذا، این جواب مرحوم سید مواجه با اشال است. 

اشال مرحوم محقق نائین بر استدلال به آیه سوره اسراء

اشال چهارم اشال است که مرحوم محقق نائین دارند. ایشان مفرمایند: این آیه شریفه که مرحوم آخوند گفتند اظهر آیات
در دلالت بر برائتهاست، نه تنها اظهر آیات نیست، بله به طور کل اجنب از ما نحن فیه است. ایشان در صفحه 333 از جلد
3 فوائد الاصول مفرماید: مراد از این عذاب، همان عذاب دنیوی است و مراد از (نَبعث رسو) اتمام حجت است. البته نسبت

به عذاب دنیویاش تصریح ندارند، اما از کلامشان این مطلب استفاده مشود. 

عمده تیهی مرحوم نائین این است که مراد از بعث رسول، مجرد از آمدن رسول، بیان و وصول به ملف نیست؛ بله باید اتمام
حجت باشد که اتمام حجت به این است که تلیف به ملّف برسد و ملّف هم بداند اگر مخالفت کند، گرفتار عقاب مشود.

مجال نبود که اجود التقریرات ناه کنم، فقط روی فوائد الاصول عرض مکنم که در اینجا کلام نائین اجمال دارد. دو احتمال
در کلام نائین وجود دارد. ی این است که مرحوم نائین نیز عین حرف سید را بخواهد بزند؛ یعن بوید مراد از بعث رسول،

اتمام حجت است؛ و اتمام حجت جای است که حم بیان، و واصل به ملّف بشود و ملّف عالم به آن شود. در نتیجه این
استدلال به درد ما نمخورد؛ زیرا، در ما نحن فیه مخواهیم بوئیم اگر حم مشتبه بود، ـ برائت مگوید اگر نمدانید که دعا
عند رؤیت الهلال واجب است یا نه؟ ـ هرچند که ممن است پیامبر هم بیان کرده باشد، اما چون به ما نرسیده، ما مخواهیم

اصل برائت را جاری کنیم. 

عبارت مرحوم نائین این است: إنّ مفادها أجنب عن البرائة ، مفاد آیه اجنب از برائت است؛ چون مفادش اخبار به نف تعذیب
است و این کلمه اخبار، قرینه است که مخواهد بوید عذاب دنیوی مراد است. قبل اتمام الحجة کما هو حال امم السابقة فلا

دلالة لها حم مشتبه الحم من حیث إنّه مشتبه ، دلالت بر مشتبه من حیث إنّه مشتبه ندارد. طبق این بیان، کلام نائین درست
مثل کلام مرحوم سید مشود. اما احتمال دوم این است که مراد از اتمام حجت ی مرحله بالاتر از وصول تلیف به ملف

باشد؛ بوئیم پیامبر بیان کند، تلیف هم به ملّف برسد، علاوه بر این که ملّف بداند بر مخالفت این حم عذاب است. مقصود
مرحوم نائین از اتمام حجت این است؛ و معنای عرف اتمام حجت همین معنای دوم است.

اگر احتمال اول مراد باشد، همان جواب که از مرحوم سید دادیم، همان جواب را به مرحوم نائین مدهیم. اما اگر احتمال دوم
مراد باشد، اشالش این است که هیچ قرینهای بر این ادعای مرحوم نائین که منظور از اتمام حجت، اتمام حجت عرف است،

وجود ندارد. هیچ قرینهای نداریم که آیه را بر این معنا حمل کنیم. ـ(همین جا این مطلب را عرض کنم که برخ از این بحثها به
برکت تسلط و احاطهی بر علم اصول است؛ یعن کس که مبان اصول دارد، اصطلاحات اصول را مداند و بر مباحث

اصول احاطه دارد، احتمالات را در این آیه بیان مکند؛ بین عدم البیان و بیان فرق است؛ بین بیان و وصول و عدم وصول
فرق است؛ بین وصول و اتمام الحجه و عدم اتمام الحجه فرق است. لذا، تفسیر را همیشه کسان متوانند عهدهدار باشند که

واقعاً قوت اصول داشته باشند. ما نیز در تعریف علم اصول گفتیم: این حرف معروف که علم اصول فقط منطق علم فقه است،
حرف باطل است؛ بله، علم اصول، منطق علم فقه، تفسیر، تاریخ، عقاید و منطق بسیاری از علوم است.)ـ 

نظر استاد محترم در استدلال به آیه شریفه

حال، سؤال این است که آیا با وجود مطالب که عرض شد، آیه دلالت بر مدّعا دارد؟ ما همه اشالات ـ اشال مرحوم شیخ،
تهای را عرض کنم؛ و آن این که بر طبق همان مبنایرا جواب دادیم. مقدمةً ن د یزدی و مرحوم نائینمرحوم آخوند، مرحوم سی

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15


که مرر از آن استفاده کردیم که در آیات شریفه باید سیاق را کنار بذاریم. پس، ما نباید ببینیم که قبل از این آیه، عذاب اخروی
است، بنابراین، مراد عذاب اخروی است؛ و یا آیه بعد مربوط به عذاب دنیوی است، بنابراین، منظور عذاب دنیوی است. بله

باید سیاق را کنار بذاریم؛ خصوصاً خداوند تبارک و تعال در این قسمت در مقام بیان اعطای قاعده و بیان سنّت خودش
است؛ لذا، این عذاب، اعم است از عذاب دنیوی و اخروی؛ نه خصوص دنیوی است که مرحوم شیخ فرموده و نه خصوص

اخروی است که جمع زیادی فرمودهاند. دلیل ما دو مطلب است. ی این که سیاق قرینیت ندارد؛ و مورد نیز مخصص نیست؛
و دوم این که آیه در مقام بیان اعطای ضابطه است.

وئیم رسول اعم از رسول ظاهری و باطنرفع ید کنیم، و ب (وسر ثعنَب َّتح) توانیم از ظاهرته دوم این است که ما نمن
است. آیه در اینجا مسئله بعث را مطرح مکند و در مورد رسول باطن بعث معنا ندارد. در إنّ له عل النّاس حجتین، حجة
ظاهرة وحجة باطنة ، منظور از حجت باطنه عقل است؛ اما در مورد عقل، بعث معنا ندارد. پس، کلمه «بعث» قرینهی بسیار

روشن است بر این که مراد از رسول در اینجا رسول ظاهری است. 

لذا،(نَبعث رسو) را باید بر ظاهرش حمل کنیم؛ منته قرینه داریم که مجرد بعث رسول من حیث هو بعث الرسول غایت قرار
نرفته است؛ و تناسب بین غایت و مغیا همان حرف است که در جواب از مرحوم سید بیان نمودیم. تناسب این است که رسول
بیان کند و بیانش هم به ما برسد. به فرمایش امام(رضوان اله علیه) حت اگر این بیان به امت اسلام در صدر اسلام برسد اما

به امتهای اعصار متأخّره نرسد، فایدهای ندارد. در مورد مشتبه نیز همینطور است.

اما این که چطور مرحوم نائین مگوید آیه دلالت بر مشتبه من حیث إنّه مشتبه ندارد، معلوم نیست؟ بله آیه به خوب دلالت بر
مدّعا دارد. مفاد آیه همان مفاد قبح عقاب بلا بیان است، و به خوب دلالت بر آن دارد و تردیدی در این معنا نیست. نتهای در
اینجا وجود دارد که دقّت بر روی آن لازم است. و آن این که امام(رضوان اله علیه) نیز تا اینجا به همین نتیجه رسیدند که آیه
دلالت بر مدعا دارد؛ اما اگر بعداً اخباریها با ادلهی احتیاط بویند احتیاط هم به منزله بیان و رسول است، اگر بتوانند این را

اثبات کنند و وجوب شرع احتیاط اثبات شود، در این صورت، ادله احتیاط بر این آیه شریفه ورود پیدا مکند؛ اما اگر گفتیم
مفاد ادله احتیاط وجوب شرع احتیاط نیست و بله ارشادی است، دیر بر این آیهی شریفه ورود ندارد. پس، به نظر ما این

آیهی شریفه به خوب بر برائت دلالت دارد. 

بحث از این آیه تمام شد؛ البته فقط کلام مرحوم اصفهان باق ماند که انصافاً بسیار مطلب جالب است. ایشان در اثبات ملازمه
بین استحقاق و فعلیت و اینه اگر یجا فعلیت نبود، استحقاق هم نیست، فرق بین ثبوت و اثبات نمگذارد. این کلام چون

هٱل فّلی ) دهیم، آیه هفتم سوره مبارکه طلاق استقرار م است، فردا بیان خواهیم کرد. آیه بعد که مورد بررس مطلب خوب
نَفْسا ا مآ ءاتَاها) است، رسائل و کفایه مرحوم آخوند را ببینید؛ و همچنین جلد 3 فوائد الاصول صفحه 331 و جلد 3 نهایة

الافار صفحه 201، و جلد 4 منتق الاصول صفحه 377. 

وصلّ اله عل محمد وآله الطاهرین.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=15
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=7

