
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۰۴ آبان ۱۳۸۸

بحث برائت
جلسه 18 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

نتیجه مقدّمه قبل این شد که باید بر جواب اول مرحوم آخوند اکتفا کنیم و بوئیم اصالت الطهارة با اینه ملاک مسئلهی اصولیه
را دارد و ضابطهی مسئله اصولیه بر آن تطبیق مکند، اما روی این جهت که محل خلاف نیست و ی اصل مسلّم بلا کلام

است، لذا، اصولیین از آن بحث نردند.

بررس تقسیم مرحوم شیخ در مورد ش در تلیف

مقدّمهی بعد این است که مرحوم شیخ در رسائل ش در تلیف را به هشت قسم تقسیم کرده و هر کدام را به صورت مستقل
مورد بحث قرار داده است. تقسیم ثمانیهی مرحوم شیخ این است که ش در تلیف یا عنوان شبهه وجوبیه دارد و یا شبههی

تحریمیه؛ و در هر کدام از اینها منشأ ش یا فقدان نص یا اجمال نص و یا تعارض نصین و یا اشتباه امور خارجیه است. این
چهار عنوان در دو عنوان اول که ضرب شود، مجموعاً هشت عنوان مشود. اما مرحوم آخوند در متن کفایه شبههی وجوبیه و

تحریمیه را یجا مطرح کرده، و فقدان نص، اجمال نص و همچنین اشتباه امور خارجیه را هم یجا ذکر کرده است. نظر
مرحوم آخوند این است که روش شیخ درست نیست؛ برای اینه دلیل که دلالت بر اصالت البرائة دارد، عام است و در همه اینها
جریان دارد؛ ملاک بحث در همه اینها واحد است. اما عبارت که مخواهیم بخوانیم عبارت است که در حاشیه کفایه است و از
حواش است که خود مرحوم آخوند نوشته است؛ مفرماید: لا یخف أنّ جمع الوجوب والحرمة ف فصل اینه شبههی وجوبیه

و تحریمیه را یجا مخواهیم بیاوریم وعدم عقد فصل لل منهما عل حدّه ، و برای هر کدام مستقلا فصل را منعقد نمکنیم
وکذا جمع فقد النص واجماله ف عنوان عدم الحجة ، إنّما هو لأجل عدم الحاجة إل ذل بعد الاتحاد فیما هو الملاک ،
مفرماید ملاک اینها ی است وما هو عمدة من الدلیل عل المهم ، آنچه دلیل است و برای اینها مآوریم، در تمام اینها

مشترک است.

اما دو علّت برای جدا آوردن مرحوم شیخ ذکر شده است. علّت اول این است که برخ از ادلهای که برای برائت اقامه مشود،
فقط اختصاص به شبهات تحریمیه دارد؛ مثل اینه مگوئیم کل شی مطلق حتّ یرد فیه نه. و علّت دوم این است که نزاع

معروف بین اصولیین و اخباریین در شبهات تحریمیه است؛ در شبهه وجوبیه، اخباریها هم مثل اصولها قائل به برائت هستند
و فقط ی نفر استثنا مشود و او مرحوم استرآبادی است؛ اما غیر از امین استرآبادی بقیه اخباریها هم در شبهات وجوبیه

مانند اصولیها نظر مدهند. این دو وجه است که چرا مرحوم شیخ اینها را مستقل آورده  است و مرحوم نائین در
فوائدالاصول روی وجه دوم تیه کرده، و در صفحه 328 از جلد 3 فوائدالاصول مگوید: ومناط البحث ف جمیع هذه الاقسام
وإن کان متّحداً إلا أنّه یون لبحث هذه الاقسام خصوصیة تقتض افراد البحث عنه ، بعض از این اقسام خصوصیت دارد، و

اشاره مکنند به نزاع اخباری و اصول در شبهات تحریمیه، که سبب مشود از آنها مستقلا بحث شود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اشالات نظر مرحوم شیخ اعظم انصارى

لین انصاف آن است که نمتوان به این دو وجه اعتماد کرد؛ نمتوانیم بوئیم این دو وجه اقتضا مکند هشت مسئله در اینجا
مطرح کنیم. نسبت به علّت اول که ذکر کردند، مبن بر آن که بعض از ادله اختصاص به شبهات تحریمیه دارد؛ بله، اگر در
ادلهی برائت دلیل عام نداشته باشیم، این حرف خوب بود؛ اما بعداً خواهیم گفت ادلهای در برائت داریم که هم شامل شبهات

وجوبیه مشود و هم شامل شبهات تحریمیه مشود؛ هم شامل شبهات حمیه مشود و هم شبهات موضوعیه را در بر مگیرد.
لذا، حال که دلیل عام است و عمومیت دارد، اقتضا مکند که اینها را در ی فصل مطرح کنیم، به همان روش که مرحوم

آخوند بیان کردهاند؛ مرحوم آخوند مگوید فقدان نص و اجمال نص تحت عنوان عدم الحجة قرار مگیرند، اما ی مورد را
استثنا کرده و آن تعارض نصین است. ایشان در ادامه حاشیه مفرماید: وخصاص بعض شقوق المسئلة بدلیل أو بقولٍ لا

یوجب تخصیصه بعنوان عل حده ، اگر بعض از شقوق مسئله ی دلیل مستقل دارد یا قول خاص در آنجا داریم، این اقتضا
نمکند که بحث را به صورت مستقل مطرح کنیم؛ وأما ما تعرض فیه نصان فهو خارج عن موارد الاصول العملیة المقرر

للشاک عل التحقیق فیه ، جای که دو نص با هم تعارض مکنند، اصلا از مباحث اصول عملیه خارج است؛ چون اصول
عملیه اصول هستند که وظیفهی شاک را مقرر مکنند، در حال که در تعارض النصین ما دلیل داریم که اگر مرجح باشد، آن
مرجح معین است، و اگر مرجح نباشد، قائل به تخییر مشویم، عل التحقیق فیه من الترجیح أو التخییر کما أنّه داخل فیما لا

حجة فیه بناء عل سقوط نصین ، اگر در تعارض نصین قائل به تساقط شدیم، داخل در فقدان نص مشود، بناء عل سقوط
نصین عن الحجیة . مرحوم آخوند مسئله شبهات موضوعیه را هم اصلا مطرح نمکنند؛ مفرماید: وأما الشبهة الموضوعیة فلا

الاصول إلا مها فةٌ فلا وجه لبیان حندارد بل فقهی با مسئله اصول مساس لها بالمسائل الاصولیة ، شبهات موضوعیه ارتباط
استطراداً ، هیچ وجه ندارد که در علم اصول مطرح شود، مر از باب استطراد، طرداً للباب مطرح شود. این خلاصه نظریهی

مرحوم آخوند خراسان است. ما عرض کردیم تا اینجا که نباید شبههی وجوب و تحریم را جداگانه آورد، با مرحوم آخوند
موافقیم؛ و فقدان نص و اجمال نص را هم نباید جدا کرد؛ اما آنچه در اینجا محل بحث است و برخ از محقّقین مثل مرحوم

آقای خوئ این را مورد توجه قرار دادند، آن است که آیا این استثنای که مرحوم آخوند فرمود درست است؟ اینه فرمود مورد
تعارض نصین از مباحث اصول عملیه خارج است، درست است؟

بر نظر مرحوم آخوند خراسان ال مرحوم محقّق خویاش

مرحوم آقای خوئ مگوید: این استثناء عل نحو الاطلاق درست نیست؛ بعض از مواردش درست است، اما بعض دیرش
درست نیست. مفرمایند: جای که تعارض بین خبرین نباشد، بله بین ظاهر قرآن و خبر باشد، با موردی که مسئلهی تعارض

خبرین است فرق دارد؛ فرقش این است که بوئیم ظاهر قرآن قطع السند است ول خبر قطع السند نیست و بله ظن السند
است. اینجا باید ببینیم کدامی از اینها مطابق با اصل عمل است. اینجا اگر قائل شویم اصل اولیه در تعارض تساقط است،

باید غیر از این دو، ببینیم آیا عموم دیری وجود دارد یا نه؟ اگر عموم دیری نبود، آیا اصل عمل وجود دارد یا نه؟ برای اینه
ما نمتوانیم قرآن را به طور کل کنار بذاریم؛ قرآن مثل خبر نیست که آن را نادیده بیریم؛ بله باید ببینیم کدامی از اینها
مطابق با اصل عمل است؛ پس، اینجا مسئله اصول عملیه مطرح مشود. آنچه خواندیم این است که در تعارض تباین، اگر

خبری با قرآن تعارض تباین داشت، آن خبر حجیت ندارد؛ اما اگر تعارض به نحو عام و خاص من وجه بود، در ماده اجتماع
تعارض مکنند و باید برویم سراغ قواعد تعادل و تراجیح. مورد دوم گفتند تعارض بین دو خبر است و نسبت هم عام و خاص

من وجه است، اما عموم که از خبر استفاده مشود عموم است که از راه اطلاق و مقدّمات حمت به دست مآید. مدانید
که اگر مطلق باشد و شمول و عمومش از راه مقدمات حمت به دست آید، و در مقابلش، اطلاق مخالف بیاید، هر دو اطلاق از
بین مرود؛ برای اینه در مقدمات حمت هر اطلاق این است که قرینهی بر خلاف نباشد، و این اطلاق مقابل، متواند قرینه بر

خلاف باشد؛ پس، باز هم باید برویم سراغ اصول عملیه.



مورد سوم این است که دو خبر تعارض کنند و نسبت هم عموم و خصوص من وجه باشد، عموم هر کدام نیز به عموم وضع
باشد و نه اطلاق، لین هیچ کدام از این عمومها بر دیری ترجیح ندارد؛ اینجا هم تساقط مکنند و مرویم سراغ اصول عملیه.

پس، اینها موارد تعارض نصین است که در آنها باید ببینیم چه اصل عمل خاص وجود دارد. مرحوم آقای خوی مفرماید
اینه به طور کل موارد تعارض نصین را از مباحث اصول عملیه خارج کنید وجه ندارد. بله فقط ی مورد استثنا مشود و
آن این است که دو خبر تعارض کنند، نسبت هم عام و خاص من وجه باشد و عموم هر کدام عموم وضع باشد، و مرجح نیز

وجود داشته باشد. نظر ایشان این است که در میان مرجحات، ما دو مرجح بیشتر نداریم؛ ی موافقت قرآن است و دیری
مخالفت با عامه؛ مفرماید: در این مورد اصلا اصول عملیه مطرح نمشود. ول در موارد دیر به طور قطع، اصول عملیه

جریان دارد و باید ببینیم اصل عمل که در این موارد تعارض نصین جاری مشود چیست؟ البته ممن است کس اشال کند ـ
(این اشال دیر در کلمات مرحوم آقای خوی نیست) ـ بوید در تعارض نصین اگر مسئلهی تساقط را مطرح کردیم، دیر گویا

اصلا دوتا نیستند؛ ما هستیم و ش در همان مورد؛ اگر ش در تلیف است، اصالت البرائه است؛ اگر ش در ملف به
است، اصالت الاحتیاط است؛ و دیر ربط به تعارض نصین ندارد.

اگر این اشال مطرح شود، ممن است اینطور جواب دهیم که ممن است در چنین موردی اصل عمل خاص وجود داشته
باشد؛ یعن اصل عمل ش که در مورد تعارض نصین هست با ش که در غیر تعارض نصین هست، فرق مکند. اگر

مرحوم آخوند یا شما بفرمایید فرق نمکند، هر دو یا مجال برای برائت است، یا مجال برای احتیاط، و یا مجال برای
استصحاب است؟ اگر اینطور باشد، نتیجه این مشود که حق با مرحوم آخوند است؛ و بعید هم نیست همین حرف درست

باشد، ولو تحقیقش را باید در جای خودش بررس کنیم؛ اما اگر گفتیم در فرض تعارض نصین، حم ش با حم ش از حیث
اصل عمل با فرض عدم تعارض نصین فرق مکند، آن وقت حق با مرحوم آقای خوئ است. پس، تا اینجا نتیجه این مشود

که تقسیم هشتانه مرحوم شیخ درست نیست؛ هرچند مرحوم نائین از ایشان تبعیت کرده است و کار صحیح همان است که
مرحوم آخوند انجام دادهاند، و ظاهراً اشال مرحوم آقای خوئ هم خیل بر مرحوم آخوند وارد نیست.

فرقهای اصالة البرائة، اصالة الاباحة و اصالة الحلیة

به عنوان آخرین مقدّمه این مطلب را نیز عرض کنیم که در بحث برائت سه عنوان داریم: اصالت البرائة، اصالت الاباحة، و
اصالت الحلیة. در فرق بین اینها چند مطلب را متوان ذکر کرد. اولا این نته را عرض کنم که ادلهی اینها غالباً یسان است،
اما اصولیین جای که مسئلهی شبههی وجوبیه است، معمولا اصالت البرائة را مطرح مکنند؛ و جای که شبهه تحریمیه است،
اصالت الاباحه را مطرح مکنند. فرق دوم این که هرچند ما برائت عقل داریم، اما معمولا جای که مخواهند به شارع اسناد

دهند، عنوان اصالت البرائه را مآورند؛ و جاهای که مخواهند بویند حم عقل است، اصالت الاباحه را مآورند. فرق دیر،
این که بعض گفتند اصالت الاباحه بر ی حم واقع ظن دلالت دارد، اما اصالت البرائه بر حم ظاهری دلالت دارد، اما

تصریح کردند اصالت الحل ی از مصادیق اصالت البرائه است، منته اگر در شبههی حمیه بخواهند ذکر کنند، به اصالت
الاباحه تعبیر مکنند؛ و در موارد شبهات موضوعیه اصالت الحل را مطرح مکنند. نتیجه این شد که از اساس ادلهی اینها

مشترک است؛ تعابیر متعدد است اما معنای آنها واحد است؛ لین اصالت الحل را معمولا در شبهات موضوعیه مآورند، و
اصالت الاباحه را در شبهات حمیه مآورند. وصلّ اله عل محمد وآله الطاهرین. 


