
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 3 »

در تاریخ ۰۲ آبان ۱۳۸۸

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 3
جلسه 16 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

چیده بحث گذشته و قبول نظر امام(رض)

ملاحظه فرمودید که کلام امام(رض) در این بحث، کلام بسیار دقیق است، و این مقداری که من در کتب مراجعه کردم ندیدم
کس به این نته توجه کرده باشد. در ذهن برخ از ارکان فقها، مثل مرحوم سید یزدی(قده) و برخ دیر این نته هست که

گرچه اینجا معاملهی فاسد است، اما همین که بایع جنس را به مشتری تحویل داده، در ضمن این، اذن در تصرف هست و اگر
اذن باشد دیر مجال برای ضمان وجود ندارد. و مرحوم سید(ره) از کسان است که قائلند مقبوض به عقد فاسد، موجب

ضمان نیست. آن نتهی اساس که در فرمایش امام(رض) بود، این است که أصلا اذن در تصرف در مبیع، ربط به عقد ندارد،
نه از مبادی عقد است و نه از لوازم عقد است، و چهار فرض در اینجا مطرح کردند که در بحث گذشته توضیح دادیم. به نظر ما
کلام امام(رض) قابل قبول است. ما دقت زیادی هم کردیم که ببینیم آیا قابل مناقشه هست یا نه؟ مناقشهای به ذهن ما نرسید. ی

عبارت از مرحوم محقق اردبیل(ره) مخوانیم که عقد فاسد است، اما این شخص خودش جنس را به او مدهد، پس اذن در
تصرف مدهد، پس بوئیم حالا که اذن در تصرف داد، ضمان در کار نیست. ایشان به طور کل فرمودند أولا اذن در تصرف
نیست، بعد فرمودند که «لا معن له» ، أصلا معنا ندارد و این را بیان کردند. جوابش این است که اگر این قبض، قطع نظر از

عقد بود، مگفتیم این متضمن إذن است، اما این قبض به چه عنوان واقع مشود؟ به عنوان وفای به عقد است، یعن وقت من
با دیری معاملهای کردم، جنس را به او دادم، این ی قبض مستقل و إقباض مستقل نیست، اگر إقباض مستقل بود، مگفتیم

إقباض کرده خودش داده، فاسد هم بوده خودش داده. اما این به عنوان وفای به عقد است، وقت به عنوان وفای به عقد بود،
دیر دافع و رافع ضمان نیست. این فرمایش ایشان خوب است و جوابش همین است که ما عرض کردیم. اگر بخواهیم فقط

ابتارات امام(رض) را در فقه در بیاوریم فر مکنم ی از نقاطش همین جاست، یعن شما اگر حواش ماسب را ببینید این
برهان ظریف حت عرف هم هست، در کتابهای دیر پیدا نمکنید و بله ذهنتان در کتابهای دیر بیشتر روی این آمده که حالا
خودش داده، قبض شده، معنای این قبض، إذن در تصرف است. حالا در بعض از عبارات مثل محقق اردبیل(ره) مطلب را

ذکر مکنیم. لذا اشال به این مطلب وارد نیست. گفتیم «عل الید» اطلاق دارد و «مقبوض به عقد فاسد» را شامل مشود.
شبهه این شد که در اینجا إذن در تصرف وجود دارد و این شبهه، افرادی مثل سید یزدی(ره) را وادار کرد که فتوا دهد که ضمان

در کار نیست. این را جواب دادیم.

تفاوت میان جهل به فساد با علم به فساد

حالا مطلب دیری که وجود دارد این است که آیا بین «جهل به فساد» و «علم به فساد» فرق است یا نه؟ یعن این دو نفر که
الآن دارند معامله مکنند، معاملهی فاسد انجام دادهاند؟ ممن است هر دوی آنها جاهل به فساد باشند، یا هر دو عالم به فساد

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


باشند، یا بایع، عالم و مشتری، جاهل، یا مشتری، عالم و بایع، جاهل باشد.. آیا بین این چهار صورت فرق وجود دارد یا نه؟

نظر استاد

ابتداء خود ما عرض کنیم که ما باشیم و حدیث «عل الید» ، حدیث مگوید «عل الید ما أخذت» ؛ «سواء کان الآخذ عالماً
أو جاهلا، سواء کان المعط عالماً أو جاهلا» ، «عل الید» اطلاق داردو شامل همه این موارد مشود. لذا هیچ فرق بین این

صور نیست.

فرمایش شهید ثان(ره)

ال فج3، ص154 فرمودهاند «لا اش ،(ره) در کتاب مسالتقریری کردهاند. مرحوم شهید ثان از علما ابتدا ی اما برخ
ضمانه إذا کان جاهلا بالفساد لأنّه اقدم عل أن یون مضموناً علیه» ، اگر مشتری جاهل به فساد باشد این ضامن است، چون

مشتری اقدام کرده بر اینه این مبیع را بیرد به شرط ضمان. چون وقت مخواسته معامله صحیح انجام دهد، در معامله
صحیح، عوض و معوض وجود دارد ‐در ماسب خواندید که ضمان معاوض وجود دارد، مشتری مگوید من ضامنم در

مقابل مبیع که ثمن را بدهم، بایع هم مگوید من ضامنم در مقابل ثمن، مبیع را بدهم‐، پس مشتری که این جنس را از بایع گرفته
«أقدم مضموناً علیه» ، اینطور نبوده که بخواهد مجان بیرد. ی وقت مگوید این مال را بدون عوض به من بده، أما در اینجا
من عوضٍ بوده، اقدام بوده به شرط که این مضموناً علیه باشد و لو عقد فاسد است، اما اصل إقدام عل وجه الضمان در کار

است. لذا شهید(ره) مفرماید در صورت که جاهل به فساد است، مسلماً ضامن است. بعد مفرماید «و لا فرق مع جهله[أی
المشتری] بین کون البایع عالماً بالفساد أو جاهلا» ، بایع عالم باشد یا جاهل فرق نمکند. بعد مفرماید «مع احتمال عدم

الضمان لو علم» ، ی صورت را خارج مکند، آنجای که بایع، عالم است و مشتری، جاهل است. بایع مداند معامله فاسد و
ربوی است، مشتری نمداند معامله ربوی است، بایع مداند معامله فاسد است، «مع العلم بالفساد» به مشتری مدهد و

مشتری جاهل به فساد است. شهید ثان(ره) مفرماید ما احتمال مدهیم اینجا مشتری ضامن نباشد. مگوئیم چرا؟

مفرماید «لتسلیطه عل اتلافه» ؛ چون خود بایع اینجای که مبیند معاملهاش فاسد است، باز هم جنس را به مشتری مدهد و
ه» ، بایع عالم است که این جنس داخل در ململ ونه باقیاً عله آن را اتلاف کند. «مع علمه بکند بر ایناو را مسلط م

مشتری نرفته. پس اولین صورت که شهید ثان(ره) مفرماید احتمال عدم الضمان وجود دارد، اینه بایع، عالم و مشتری، جاهل
باشد. صورت دوم: «و کذا لو کانا عالمین بالفساد» ؛ اگر هر دو عالم به فساد باشند، هم بایع و هم مشتری عالم هستند، اینجا

هم ضمان در کار نیست. اما در عس این مسأله؛ جای که بایع، جاهل به فساد است، اما مشتری، عالم به فساد، شهید ثان(ره)
مفرماید اینجا حم به ضمان أول است. پس شهید ثان(ره)، در دو صورت از این چهار صورت، حم به ضمان مکند و در
دو صورت، حم به عدم ضمان مکند. در جای که هر دو عالم به فساد هستند یا بایع، عالم است و مشتری، جاهل؛ مفرماید

ضمان در کار نیست. اما جای که بایع، جاهل به فساد است و مشتری، عالم به فساد است، یا هر دو جاهل هستند، مگوید
اینجا ضمان هست. منته شهید ثان(ره) ابتدا این مسأله را مطرح مکند و دو مرتبه از این برمگردد و مفرماید «و الاقوی

ثبوته ف جمیع الصور» ؛ أقوی این است که ضمان در همه صور هست و دلیل هم نمآورد، أما ظاهراً همان دلیل است که ما
به آن استدلال کردیم که «عل الید» اطلاق دارد و تمام اینها را شامل مشود.



نقد بر کلام شهید ثان(ره)

نتهای که در اینجا مهم است این است که در مقابل این دلیل چه باید کرد؟ یعن وقت شهید(ره) مگوید جای که بایع، عالم
است و مشتری، جاهل، خود بایع آمده او را مسلط بر اتلاف کرده. یا همان دلیل که در آن فرض ضمان آورد که مشتری أقدم

عالم به فساد است هم اقدم ،مشتری جاهل به فساد است که این أقدم کند. ینم الضمان، و این هم بین علم و جهل فرق عل
و ی از اسباب ضمان در فقه ما؛ «اقدام بر ضمان» است. پس کسان که مخواهند قول ما را قائل باشند، که مشهور قریب
به اتفاق فقها همین را قائلند، مگویند هیچ فرق بین علم و جهل وجود ندارد بوئید من نمدانستم این معامله فاسد است، در

این جهت فرق نمکند. حالا ممن است در حم تلیف فرق کند، اما در حم وضع ضمان فرق نمکند.

جواب از دلیل اول شهید ثان(ره)

این دو مطلب را باید جواب بدهیم. ی مطلب اینه جای که بایع، عالم است و مشتری، جاهل است، یا جای که بایع، عالم
است و مشتری هم عالم است، خود این بایع، مع علمه بالفساد، مشتری را بر اینها مسلط کرده است. جواب این است که این

تسلیط بر اتلاف از کجا آمد؟ همان فرمایش امام(رض) را اینجا استفاده مکنیم؛ تسلیط بر اتلاف، آیا به مجرد اینه بایع این را در
اختیار مشتری قرار داد، یعن مخواهد اجازه دهد که اتلاف هم بند؟ یا اینه نه، بایع ی آدم درس خواندهای است و مداند که

وقت این به دست او رسید، او ضامن است، وقت هم ضامن شد، عوضش را باید بپردازد. این نته را دقت کنید؛ در قاعده
«عل الید» ؛ بحث اتلاف نیست، بله بحث تلف است.

تلف یعن خود به خود از بین رفتن، مثل تلف سماوی، زلزله یا سیل بیاید و...، من مال را به عقد فاسد گرفتم و خود به خود
ی سن از بالا آمد به این ظرف خورد که این از بین رفت، مخواهد بوید من ضامن هستم، در حال که من آن را از بین
نبردم. بحث اتلاف با بحث تلف جداست، کسان که به قاعده «عل الید» استدلال مکنند به این دلیل است که ضمان را در

مورد تلف اثبات کنیم، و إلا در مورد اتلاف جای خودش است. نمخواهیم بوئیم إتلاف را نف مکنیم، بله مخواهیم بوئیم
آنه عمدتاً اثبات مکند، فرض تلف است. همه حرفها این است که آیا بایع با إقباضش به مشتری، او را مسلط بر إتلاف کرد؟ 

أولا أصلا بحث إتلاف مطرح نیست، بحث تلف است، تلف سماوی. آیا إقباض بایع چونه متواند ضمان که در اثر تلف بوجود
مآید را از بین ببرد؟ بایع مدانسته عقد، فاسد است و طلبه است، مداند که عقد فاسد است و اگر مشتری هم بیرد ضامن
است، به او مدهد. أصلا ثمرهی بحث ضمان اینجا ظاهر مشود که ی جنس را من به دیری فروختم هزار تومان، حالا که
معامله فاسد شد، این جنس هم در دست دیری از بین رفت، عوضش را باید بدهد که قیمتش ده هزار تومان است، پس مجرد
اینه من عالمم، نه ملازمه عرف دارد با تسلیط بر اتلاف، و نه ملازمه شرع دارد. تسلیط بر اتلاف، یعن همانطور که این مال

مال است، به شما بویم این را از بین ببر. آیا در عقد فاسد، به مجرد دادن مبیع، مشتری چنین قصدی کرد؟ من الآن دنبال این
و تمل یرم، قبض و اقباض بعد از تملیرا به شما بفروشم و قصدم این است که عوض را از شما ب جنس هستم که ی

است. من بایع چه کارهام که شما را مسلط بر این مال کنم؟ اگر مل خودتان است، که خودتان سلطنت پیدا کردید، اگر هنوز
مل من است، من قصد سلطنت شما بر این مال را ندارم، قصدم این است که فعلا این عوض را از شما بیرم.

جواب از دلیل دوم شهید ثان(ره)

مطلب دوم که باید جواب دهیم؛ مسأله «اقدام بر ضمان» که مرحوم شهید(ره) مطرح کرد، و آنچه سبب شده ایشان ابتدا فتوا



دهد که در اینجا ضمان هست، همین «اقدام بر ضمان» است، و مخواهد بوید در فرض که هر دو عالمند یا بایع، عالم و
مشتری، جاهل است، اینجا مشتری، اقدام بر ضمان نرده، اقدام بر ضمان جای است که هر دو جاهلند، یا بایع، جاهل است و

مشتری، عالم است. عرض کردم محور بحث ما الآن فقط روی مبیع است. اینجا نات دقیق را صاحب کتاب عناوین دارد و
من حیفم آمد این نات را ذکر ننم. در همان کتاب العناوین، عنوان 62، ج2، ص459، ایشان بحث ضمان مقبوض به عقد

فاسد را به عنوان ی قاعده ذکر کرده، «قاعدةٌ ف ضمان المقبوض بالعقد الفاسد» ، آنجا راجع به این اقدام چند نته دارد که
پیش مطالعه کنید. بعد هم کلام محقق اردبیل(ره) را عرض مکنیم.

 و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


