
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۲۵ مهر ۱۳۸۸

بحث برائت
جلسه 11 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بیان سوم مرحوم محقّق نائین برای قول به ورود اماره بر اصل

بیان نمودیم مرحوم محقق نائین(قدس سره) برای نظریه ورود امارات بر اصول عملیه سه بیان ذکر کردند؛ که در بحث گذشته،
بیان اول و دوم ایشان و اشالات که خود ایشان و یا دیران و یا آنچه که به ذهن رسید را بیان کردیم. اما بیان سوم ، مرحوم

نائین مفرماید: در میان این سه بیان، بهترین بیان برای نظریه ورود امارات بر اصول عملیه همین بیان سوم است. اما قبل از
آورد، دو مطلب است؛ یعنه بیان سوم را عرض کنیم، این را بیان کنیم که آنچه اختلاف انظار را در این بحث به وجود ماین
مطلب این است که بین دلیل ومت بشوند، دو مطلب است. یهم قائل به ح قائل به ورود و برخ شود برخآنچه باعث م

که اماره را حجت قرار مدهد با دلیل که اصل را حجت قرار مدهد از نظر غایت فرق است؛ دلیل اماره مگوید خبر الواحد
حجة ، و این دلیل مغیای به غایت نیست. اما در دلیل اصول عملیه مآید کل شء ل حلال حتّ تعلم أنّه حرام ، یا لا تنقض

الیقین بالش بل اُنقضه بیقین آخر ، که در اینها غایت وجود دارد. و نتهی دوم که مهمتر از اول است، این است که همه
دعواها و نزاعها به تفسیر غایت برمگردد که این علم را چطور معنا کنیم؟ یا متعلّق این علم، حرمت را چطور معنا کنیم؟ در

تفسیر علم و متعلّق علم اختلاف به وجود آمده، و این اختلاف، منشأ شده برای اینه برخ قائل به حومت و برخ هم قائل به
ورود شوند، و برخ هم مسئله تخصیص و تعارض را مطرح کنند. لذا، این دو نته، دو نتهی محوری برای این بحث است.

نفسان آمدند علم را به حجت معنا کرده و گفتند مراد از علم، علم وجدان که قائل به ورود هستند، برخ ملاحظه کردید کسان
نیست؛ گفتند علم یعن حجت، لا تنقض الیقین بالش ، یعن لاتنقض الحجة بلا حجة ، که بحث این را بیان نمودیم.

معنای دوم این که حرمت که متعلق برای علم است، اعم از حم واقع و ظاهری است که بیان این مطلب هم گذشت. حال،
امروز مخواهیم بیان سوم مرحوم نائین را ذکر کنیم که ایشان مفرماید أحسن ما یقال ف بیان الورود این بیان سوم است.

ایشان مفرماید بوئید مراد از علم که در غایت ادلهی اصول عملیه اخذ شده، احراز است؛ مراد از این علم، دلیل محرز و دلیل
کاشف است. بوئیم: لاتنقض الیقین بالش برمگردد به این معنا  که «الإحراز لا ینقض بالش» به جای یقین، کلمه احراز را
بذاریم؛ اُنقضه بیقین آخر یعن اُنقضه باحراز آخر ؛ یا در کل شء ل حلال حتّ تعلم یعن حتّ تحرز. توضیحش این است

که مفرمایند در اوایل مباحث جلد دوم کتاب کفایه، جای که بحث واقع شده آیا امارات و اصول عملیه قائم مقام قطع
موضوع قرار مگیرند یا نه؟ یعن اگر شارع بر ی دلیل قطع را بر موضوع قرار داده بود، اگر قطع طریق محض باشد که

همه مگویند قرار مگیرد، اما اگر قطع در موضوع دلیل اخذ شده باشد، به آن قطع موضوع مگویند که آن هم چند قسم بود:
ی قسمش قطع موضوع عل وجه الطریقیه بود که آنجا گفتند خبر واحد جای قطع موضوع عل وجه الطریقیه منشیند؛
گفتند در قطع دو جهت وجود دارد؛ کس که قطع به ی چیزی پیدا مکند، ی جهت این است که صددرصد واقع برای او

روشن مشود؛ یعن خود قطع جنبهی کاشفیت و طریقیت تامه ال الواقع دارد. و جهت دوم در قطع این است که صفت من
اوصاف النفس است و صفت قائمه بالنفس باشد. مرحوم نائین مفرماید: ما گفتیم اگر در دلیل، شارع قطع را در موضوع آن

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


دلیل قرار داد، مشود قطع موضوع؛ ی وقت شارع مگوید من از تو قطع مخواهم که به عنوان صفت قائمه به نفس در
مقابل ش و ظن و وهم باشد، این مشود موضوع محض؛ اما ی وقت مگوید من قطع از تو مخواهم که کاشفیت تامه
از واقع دارد؛ در قطع موضوع عل وجه الطریقیه، آن جهت اول قطع مورد لحاظ شارع است؛ شارع مگوید من مخواهم تو

قطع پیدا کن اما این جهت قطع برای من مورد توجه است که کاشفیت تامه از واقع داشته باشد، و صفت قائمه به نفس برای
من اثری ندارد.

توانیم آن را برداریم و یفرماید: درست است که قطع در دلیل و در موضوع دلیل اخذ شده، اما مسپس، روی این لحاظ م
عنوان کل به جای آن بذاریم؛ وقت شارع مگوید إذا قطعت بأنّ هذا خمر متوان «قطعت» را برداشت و به جایش

«احرزت» یا «کشفت» گذاشت. نتیجه این مشود که ی عنوان کلتر یعن ی عنوان که هم شامل قطع بما أنّه صفة قائمة
بالنفس مشود و هم شامل غیر آن است. ی عنوان کلتری را استنباط مکنیم؛ مگوئیم موضوع، مطلق الاشف است،

موضوع مطلق المحرز است. اگر این را گفتیم، بعد مآئیم مگوئیم شارع امارات را به عنوان محرز قرار داده است؛ نه تنها
امارات، بله در اصول عملیه هم بعض از اصول عملیه مثل استصحاب را به عنوان محرز قرار داده است؛ پس، مگوئیم اماره
و اصول عملیه قائم مقام قطع موضوع عل وجه الطریقیه مشود. موضوع مطلق الاشف است؛ شارع مگوید آنچه کاشف
است، اعم از اینه کاشفیت ذات دارد مثل قطع، یا کاشفیت جعل دارد مثل جای که شارع خبر واحد را به عنوان کاشف قرار

داده است. به ذهن کس نیاید که این چه ربط به بحث قطع موضوعیه عل وجه الطریقیه دارد؟ چرا که گفتیم در ادله اصول
عملیه غایت آمده است؛ شما سؤال مکنید که منظور از علم، قطع طریق است یا موضوع؟ مگوئیم اگر طریق باشد که

ء لش وجه الطریقیه است؛ و معنایش این است که کل عل هم باشد، موضوع ندارد؛ اگر موضوع روشن است و بحث
حلال حتّ تحرز . آنچه که غایت است، علم به عنوان صفت قائمهی به نفس نیست؛ آنچه که غایت است، کاشف است، مطلق

الاشف است.

دلیل که مآید خبر واحد را حجت قرار مدهد مگوید خبر الواحد کاشف ، پس خبر واحد و دلیل اماره بر اصول عملیه ورود
پیدا مکند؛ چون در دلیل اصل عمل مگوئیم کل شء ل حلال حتّ تحرز ، در موضوعش احراز وجود دارد، قطع

موضوع عل وجه الطریقیه دارد، گفتیم بمعن الاحراز است؛ و الآن دلیل که اماره را حجت قرار مدهد، شارع این را هم
مگوید محرز است. پس، وقت اماره قائم شد حقیقتاً موضوع اصل عمل از بین مرود؛ هرچند که این کاشف حقیق به عنایت
من التعبد است؛ یعن اگر این دلیل شارع نبود، این کاشف حقیق پیدا نمشد؛ و ما در ورود بیش از این لازم نداریم. به تعبیری

که مرحوم نائین دارد، من قامت عنده الامارة قد احرز خلاف مؤدی الاصل ، کس که اماره نزدش قائم است، خلاف مؤدای
گیریم؛ نتیجهی اول ورود الامارات علکه ذکر شد دو نتیجه م فرماید: از بیانم اصل را احراز کرده است. مرحوم نائین

جمیع الاصول العملیة الشرعیة است؛ همه امارات بر همه اصول عملیه ورود دارند. نتیجهی دوم خود اصول عملیه است که در
میان اصول عملیه، اصول محرزه بر غیر محرزه ورود دارد؛ مثلا استصحاب از اصول محرزه است بر برائت و احتیاط و تخییر

که از اصول غیرمحرزه است ورود دارد.

(اشال بیان سوم:) مرحوم نائین بعد از اینه مفرمایند این بیان با اینه احسن تقریبات ثلاثه است، اما لایخلو من مناقشة بل
منع. اولا مفرمایند این حرف که در قیام اماره مقام قطع موضوع طریق، قطع موضوع عل وجه الطریقیه ذکر کردیم، در

جای خودش گفتیم حرف باطل است. اینه بوئیم در هر دلیل که در موضوع آن دلیل قطع موضوع عل وجه الطریقیه است
شما متوانید قطع را بردارید و به جایش عنوان کل احراز و مطلق الاشف را بذارید، حرف باطل است، و دلیل برای این
معنا نداریم. دوم اینه مفرمایند: اگر از ما (مرحوم نائین) سؤال کنید که پس چرا اماره قائم مقام قطع موضوع عل وجه

الطریقیه است؟ مفرماید دلیل ما آن نظریهای است که در باب امارات داریم؛ ما اثبات کردیم آنچه که مجعول در امارات
است، احراز و کاشفیت است؛ و از احراز و کاشفیت، تعبیر به وسطیت در اثبات مکنند. ایشان مگوید احراز و وسطیت در

اثبات، ی مجعول شرع است؛ یعن شارع آن را تعبداً محرز و کاشف قرار داده است؛ اگر چنین شد، مفرماید: نتیجه این



است که اماره بر اصول عملیه ورود ندارد؛ و بله حومت دارد. یعن اگر قطع موضوع را برمداشتیم و مگفتیم کاشف،
اماره بر آن ورود داشت و مگفت من هم کاشف هستم، اما ما به آن دست نمزنیم، مگوئیم آن علم وجدان است و شارع

مگوید این را هم تعبداً علم بدان؛ پس، مشود حومت. معنای حومت تصرف تعبدی در موضوع دلیل دیر است.

، ون بین الامارات والاصول ورودن أن یفرماید: لایمبحث ورود مطرح نیست. ایشان در ادامه م فرماید: اینجا اصلالذا، م
امان ندارد که بین امارات و اصول ورود باشد. اینجا ایشان ی نته دقیق دارند که این را هم عرض کنم و تمیلش را فردا ان

شاء اله خواهم گفت. ایشان مفرماید ممن نیست که بوئیم اماره بر اصل عمل ورود دارد؛ زیرا، در ورود دو خصوصیت
معتبر است. خصوصیت اول این که دلیل وارد باید حقیقتاً موضوع دلیل مورود را از بین ببرد، باید رفع حقیق باشد؛ و

خصوصیت دوم این که این رفع باید به دلیل تعبد باشد، به عنایت تعبد باشد، لا بثبوت المتعبد به. چه فرق بین این دو وجود
دارد؟ در ورود باید به نفس دلیل وارد، به مجرد تعبد به دلیل، مسئله ورود را مطرح کنیم؛ تا دلیل آمد، تعبد به این دلیل اقتضا کند
رفع حقیق موضوع دلیل دیر را؛ اما در امارات اینطور نیست. در امارات ی دلیل مآید مگوید الامارة حجةٌ ، بعد که اماره
حجت شد، ما به مؤدای اماره ـ که مشود متعبدٌ به ـ تعبد پیدا مکنیم. مرحوم نائین مفرماید: شما اگر دقت کرده باشید، تا
که ش دٌبه شما در استصحاب وجوب نماز جمعه است تا مادامگفت نماز جمعه واجب است و متعبحالا استصحاب م

دارید؛ متعبدٌ به شما در دلیل اماره، عدم وجوب نماز جمعه است که مآید آن را از بین مبرد.

اما این در ورود کفایت نمکند، بله خود دلیل و به لفظ دلیل تعبد، با قطع نظر از متعبدٌ به، باید خودش ورود پیدا کند. نسبت به
اصول عقلیه، همه مگویند اماره ورود دارد و در آن بحث ندارند؛ قبح عقاب بلا بیان، موضوعش عدم بیان است و دلیل حجیت
خبر واحد مگوید خبر واحد بیان است و کاری به متعبدٌ به آن نداریم، کاری به مؤدای خبر نداریم؛ پس، با خبر، لا بیان حقیقتاً

از بین مرود؛ اما در اماره و اصول عملیهی شرعیه اینطور نیست. در استصحاب که از اصول عملیهی شرعیه است،
استصحاب مکنیم وجوب نماز جمعه را و مگوئیم ی زمان نماز جمعه واجب بود و الآن ش مکنیم واجب است یا نه؟

وجوب را استصحاب مکنیم. الآن که خبر واحد آمد گفت نماز جمعه واجب نیست، به نفس دلیل که مگوید الخبر حجةٌ،
موضوع از بین نمرود؛ بله وقت نسبت به مؤدایش که متعبدٌ به است ملتزم شدیم، آن وقت موضوع از بین مرود و این در

ورود به درد نمخورد. آقایان جلد چهارم فوائدالاصول را ببینید، هنوز مقداری از بحث باق مانده است. امروز فقط کلام مرحوم
نائین را نقل کردیم که مطلب دقیق هم هست. وصلّ اله عل محمد وآله الطاهرین. 


