
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
قواعد فقه » قاعده الزام »

در تاریخ ۲۳ شهریور ۱۳۸۶

قاعده الزام
جلسه 3 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه اشالات دلیل دوم (قاعده اقرار)

نسبت به دلیل دوم قاعده الزام که قاعده اقرار بود، دو اشال را روز گذشته عرض کردیم؛ دو اشال دیر نیز به ذهن مرسد که
عبارتند از:

اشال اول: اين كه مورد قاعده اقرار جاي است كه اقرار به لسان باشد؛ اما در باب قاعده الزام آنچه كه ملاك است، مجرد
الاعتقاد و تدين به يك دين است که چیزی غیر از اقرار لسان است.

اشال دوم: اين كه قاعده اقرار در باب احام نفوذ ندارد؛ به عنوان مثال: اگر زيد به وجوب صوم یا صلاة اقرار كرد، اين
اقرارش اثرى ندارد؛ و بله قاعده اقرار در عقود، ديون و مانند این امور جريان دارد؛ به خلاف باب الزام كه عمدتاً مخواهیم آن

را در باب احام پياده كنيم؛ يعن م‌خواهيم الزام كنيم كس را كه اعتقاد و تدین به حم دارد. در قاعده الزام م‌خواهيم
بوييم اگر مخالف اعتقاد دارد به اينه سه طلاق در مجلس واحد نافذ است، بايد او را ملزمش كنيم به همين اعتقادى كه دارد.

پس، مورد قاعده الزام باب احام است که قاعده اقرار در آنجا اصلا جريان ندارد.

دلیل سوم: سیره عقلائیه

دليل سوم كه اقامه م‌شود، سيره عقلائيه است؛ بيان استدلال اين است كه بوييم عقلا به اعتقادات ساير ملل و ساير فرق
احترام م‌گذارند و آنها را هم در حق همان ملل و هم در مورد خودشان محترم م‌شمارند؛ و امروزه شايد در جامعه ما و در

ران احترام قائل است؛ اگر كسران، براى قوانين ديبراى اعتقادات دي زمان و عصر ما اين مسئله موجود باشد كه هر گروه
وارد كشورى شد، قوانين آن کشور را رعایت مکند.

حال، در مانحن فیه، بوييم اصلا ملاك و مبناى قاعده الزام، اين سيره عقلائيه است كه ناش از يك ارتاز عقلاي است و آن
این که قانون كل قوم براى همان قوم و براى كسان كه در همان دايره قرار م‌گيرند، نافذ است. اما سؤال این است که آيا اين
استدلال، استدلال تام است و ما م‌توانيم به سيره عقلائيه يا به ارتاز عقلا تمسك كنيم؟ كه با اين استدلال، قاعده الزام دير
اختصاص به سن و اهل سنت ندارد، قاعده الزام اختصاص به اهل يك مذهب ندارد؛ و نتيجه‌اش اين م‌شود كه كل قوم كه

اعتقاد به يك مذهب يا يك قانون در بين خودشان دارند هر چند که قانون سماوى نباشد، بناى عمل عقلا بر اين است كه قانون
هر قوم را در حق همان قوم نافذ م‌دانند و در تعامل با آن قوم براى خودشان هم معتبر م‌دانند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/50
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/45


اشال دلیل سوم

به نظر ما استدلال به سيره عقلائيه نا تمام است؛ ما اگر مسئله نسخ شرايع را نداشتيم، چه بسا اين استدلال، استدلال تام بود؛
اما نسخ شرایع معنايش اين است كه احام كه در شريعت قبل وجود دارد، با نفس آمدن شريعت جديد آن احام كنار م‌رود؛

به عبارت دیر، سيره عقلا و ارتاز عقلائيه نياز به اين دارد كه شارع آن را يا امضا كرده باشد و يا از آن ردع نرده باشد؛ و
ما معتقد هستيم مجرد اين كه يك شريعت ناسخ شريعت دير هست، اين ردع اين سيره عقلائيه است.

در بحث استصحاب، ي از تنبيهات استصحاب اين است كه آيا استصحاب عدم نسخ احام كه در شرايع سابق است،
جريان دارد؟ مشهور مثل شيخ اعظم انصارى و من تبع شيخ، قائل به جريان استصحاب هستند؛ اما تحقيق اين است كه آن
استصحاب جريان ندارد. ناسخ بودن شريعت بعدى براى شريعت قبل، مانع جريان استصحاب م‌شود؛ بنابراين، خلاصه

جواب اين شد كه سيره عقلائيه براى اين كه حجت شرع باشد، نياز به امضا شارع يا لا اقل عدم الردع من الشارع دارد، و
مجرد اين كه هر شريعت ناسخ شريعت قبل هست، خودش عنوان رادعيت دارد.

دلیل چهارم: عقل

دليل چهارم، دليل عقل است. البته بنا بر اين كه عقل را غیر از سيره عقلائيه بدانيم و مبناى مرحوم محقق اصفهان در بحث
حسن و قبح عقل را نپذیریم. آقايان در ذهنشان هست كه مرحوم محقق اصفهان در حاشيه كفايه، بحث حسن و قبح عقل و

مستقلات عقليه و احام عقل را زير پوشش قضاياى مشهوره عقلائيه م‌برد؛ روى اين مبنا دير بين عقل و سيره عقلائيه تفاوت
چندان وجود ندارد؛ اما روى مبناى مشهور كه با مرحوم اصفهان مخالف است، بين عقل و سيره عقلائيه فرق است كه ما هم

همين را قائل هستيم؛ و در بحث اصول سال گذشته، این مبناى مرحوم اصفهان را مورد مناقشه قرار داديم.

روى اين مبنا، آيا عقل با قطع نظر از بناى عمل عقلا، به ملاك خودش، به ملاك اين كه مصالح و مفاسد و ملاکات واقعیه احام
را درك م‌كند، در مورد قاعده الزام چيزى دارد؟ آيا عقل م‌گويد حالا كه كافر اسلام را نپذيرفته، بايد ملتزم باشد به آنچه كه به

آن معتقد است؟ به بيان دير، بوييم از يك طرف عقل م‌گويد كه اعتقاد به يك دين اجبارى نيست، اصلا اعتقاد و ايمان از
مقوله و دايره اجبار خارج است، حالا اگر كس ملتزم به اسلام نشد، بوييم ملازمه عقليه وجود دارد بر اين كه بايد ملتزم باشد

به آنچه كه معتقد به آن است؛ يا بنحو كل بوييم عقل م‌گويد بعد از اينه انسان اعتقاد به دين پيدا كرد، بايد عملا ملتزم به
همان دين باشد. به عبارت دیر، ما براى دليل عقل م‌توانيم چند بيان داشته باشيم.

بیان اول از دلیل عقل و نقد آن

بیان اول از دلیل عقل بيان ملازمه است؛ بوييم حال كه ملتزم به اسلام نشده است، بنابراین باید ملتزم شود به آنچه معتقد به آن
است. اين يك بيان دليل عقل است. به نظر م‌رسد كه چنين ملازمه عقل وجود ندارد؛ عقل وجود ملاك را بنحو ترتب ادراك
نم‌كند؛ نمگوید حالا که این دين را ملتزم نشدى، باید به آنچه که معتقد هست ملتزم شوی؛ بله عقل م‌گويد آنچه كه حق

هست و آنچه كه مصلحت و مفسده دارد، تو بايد به آن ملتزم شوى؛ حالا اين مطلب در میان ادیان يك مصداق بيشتر ندارد؛ در
ميان اديان سماوى اينطور نيست كه بوييم هم دين اسلام داراى ملاك است و هم دين مسيحيت داراى ملاك و مصالح است و

هم ساير اديان؛ چنين نيست. پس، بیان اول از دلیل عقل تام نیست.



بیان دوم از دلیل عقل و نقد آن

بيان دوم اين است كه عقل م‌گويد كس كه يك آيين را اختيار كرد، التزم به؛ بعداً که روايات را مطرح كنيم، مآید که «من
دان بدين لزمه حمه»؛ آيا م‌شود گفت اصلا اين يك امر تعبدى نيست كه در روايات آمده و بله يك امرى است طبق ملاك

عقل؟ عقل م‌گويد اگر يك دين را پذيرفت، بايد احام آن دين را ملتزم باش؛ اگر پذيرفت و دین تو بوید که با يك رو گرداندن
از زن، آن زن مطلقه مشود، تو هم بايد عملا اين را ملتزم باش. در اين بيان دوم، بحث ملازمه مطرح نيست و بله م‌خواهيم

بوييم اصلا كس كه اعتقد بدين، إلتزم به؛ و عقل اين را ادراك م‌كند.

به نظر م‌رسد كه اين بيان هم بيان ناتمام است؛ يعن ما وقت كه به ملاكات عقل مراجعه م‌كنيم، عقل نم‌تواند چنين چيزى
را ادراك كند؛ براى اينه سر از تناقض و جمع بين مصلحت و مفسده در م‌آورد. عقل م‌گويد يك كس كه التزام به دين دارد
كه آن دين يك امرى را باطل م‌داند و شخص ديرى كه التزام به دين ديری دارد كه آن امر را صحيح م‌داند، لازمه‌اش جمع

بين صحت و فساد است؛ لازمه‌اش جمع بين مصلحت و مفسده است.

اگر كس با اين بيان عقل بخواهد بويد من دان بدين قوم لزمه حمه، اين عل اساس حم العقل است؛ عقل م‌گويد من التزم
بدين التزم بأحامه، جواب ما چيست؟ جواب ما اين است كه لازمه اين مطلب آن است كه عقل هم يك چيزى را صحيح بداند و

هم فاسد بداند؛ براى اينه اگر يك عمل بر طبق يك دين صحيح است، شما م‌گوييد عقل م‌گويد اين صحيح است؛ حال، اگر
همين عمل بر طبق دين دير فاسد است، عقل م‌گويد فاسد است؛ عقل كه در يك فعل، هم ملاك صحت و هم ملاك بطلان

ندارد؟! اين جمع بين نقيضين است، جمع بين صحت و فساد است.

طرح ی اشال و جواب

إن قلت: اين جواب در صورت م‌آيد كه ما كلام را ببريم در متعلق التزام، اما مدع و مستدل م‌گويد در خود التزام ملاك
وجود دارد، شبيه آن بيان كه مرحوم شيخ در مصلحت سلوكيه دارد كه در نفس سلوك مصلحت است؛ م‌گوييم عقل نم‌گويد

من التزم بدين لزمه حمه يعن آن عمل ملاك دارد، نه، خود التزام ملاك دارد؛ يعن هر كس هر دين را بپذيرد، در التزام به
احام آن دين ملاك وجود دارد.

اگر كس چنین اشال كند، در جواب م‌گوييم: التزام بما هو التزام چه مصلحت و مفسدهای دارد؟ شبيه همان اشالات كه بر
مرحوم شيخ وارد م‌كنند؛ التزام به فعل با قطع نظر از فعل، چطور م‌تواند به ما بويد كه در خود نفس التزام ملاك وجود

دارد. پس، روشن شد كه اگر دليل عقل را بخواهيم از غير راه ملازمه بوئیم، باز هم ناتمام است و در نتيجه اگر فقيه بخواهد
بويد دليل عقل پشتوانه قاعده الزام است، حرف باطل است.

دلیل پنجم: روایات

اما دلیل پنجم که همانونه که عرض کردم بزرگان مثل مرحوم حل در بحوث الفقيه فرمودند: عمده ادله قاعده الزام روايات
است.

لن قبل از اين كه روايات را بخوانيم، به عنوان مقدمه نته‌ اى را راجع به روايات عرض مكنم. در قواعد فقهيه روايات كه براى



يك قاعده مورد استدلال قرار م‌گيرد، دو نوع است؛ بعض از روايات هستند که اصلا تعبير به آن قاعده در آن روايت آمده
است؛ همانند قاعده لاحرج ـ قبلا هم بحثش را مفصل گفتيم ـ که در بعض از روايات وارده، امام(ع) استدلال كرده است به: «ما
جعل علَيم ف الدِّين من حرج»؛ اما در فقه فروع هم داريم كه در روايات مرتبط به آن اسم از لاحرج نيامده است، اما فقيه

در ثوب مربيه للصب رى ندارد؛ مثلام هم بر اساس لاحرج است و ملاك ديتواند بفهمد كه اين ح‌روشن م با قرائن خيل
م‌گويند اگر در شبانه روز يك مرتبه لباسش را براى نماز عوض كند، كاف است. در اینجا صب دائماً بر روی شانه این مربیه

است و او اگر بخواهد هر زمان که لباسش آلوده م‌شود، آن را عوض کند، حرج لازم م‌آيد.

بعض از فقهای بزرگ وقت مسئله را دارند تحليل م‌كنند، علاوه بر اينه به رواياتش استدلال م‌كنند، م‌گويند و للحرج أيضاً؛
مگویند مسئله همچنین از باب حرج است؛ حرف درست هم هست؛ و اين نته‌اى است كه متأسفانه هنوز در فقه ما روى آن

كار نشده است؛ در اینجا هرچند از لاحرج اسم برده نشده است، اما چه وجه متواند داشته باشد که مربيه صب لازم نيست
بيشتر از يك بار لباسش را عوض كند؟ غير از حرج وج ندارد؛ و لذا چون روى اساس حرج است، بعض‌ها م‌گويند لا فرق

بين الصب و الصبية.

در مانحن فيه كه م‌خواهيم وارد روايات قاعده الزام شويم، اين نته بنحو شديدتر وجود دارد؛ شما وقت كتب فقها را ببينيد،
راجع به قاعده الزام يك روايات است که در غالب آنها كلمه «الزام» يا كلمه «لزم» وجود دارد و بنابراین، روشن است كه

مربوط به قاعده الزام است؛ اما چند دسته روايات دير داريم كه در آنها اسم الزام نیامده است، لن اساس آن بر قاعده الزام
است؛ كس از امام(ع) سؤال م‌كند كه من از يك مسيح پول را طلب دارم، مسيح در جلوى من شيشه خمرى را به ديرى

م‌فروشد و همانجا دين من را م‌دهد، آيا م‌توانم اين پول را از او بيرم؟

امام م‌فرمايند: بله. مسيح بيع الخمر انجام داده و طبق مذهب ما باطل و حرام است، اما روى چه ملاك امام م‌فرمايد:
متوان دین خود را از او بیری؟ اين غير از قاعده الزام وجه ديرى ندارد. يا همانونه که روز اول عرض کردم، در باب بيع

ميته به مستحل ـ مرحوم شيخ در ماسب محرمه هم دارد ـ ميته را م‌شود به كس كه مستحل اكل ميته است، فروخت؛ چرا؟ آيا
اين از مصاديق قاعده الزام نيست؟ معلوم است که این از مصاديق قاعده الزام است.

بنابراين، م‌خواهم عرض كنم، آقايان هميشه هر فرع را كه مورد نظر قرار م‌دهيد و مطالعه م‌كنيد، حت داريد رساله عمليه
را ناه م‌كنيد، ببينيد كه كدام يك از قواعد فقهيه بر آن تطبيق م‌كند. اما روایات قاعده الزام، همانونه که عرض کردم این

روایات در کتاب الطلاق و کتاب الارث آمده است و ما اول روايات را كه تعبيربه «الزام» دارد را م‌خوانيم و بعد م‌رويم سراغ
روايات كه اصلا لفظ «الزام» را ندارد و به نظر ما از مصاديق قاعده الزام است.

در اينجا باز اگر آقايان م‌خواهند بيشتر اين بحث را دنبال كنند، از مرحوم آقاى حيم يك سؤال در اواخر عمر شريفشان شده
بود مبن بر این که يك سن زوجه خودش را سه طلاقه كرده ف مجلس واحد، و بعد اين سن مستبصر و شيعه شده است، آيا
اين سن بعد الاستبصار م‌تواند به زن خودش رجوع كند؟ اين محل بحث است، كه ايشان فتوا دادند: بله، م‌تواند رجوع كند.

اين بست دارد به اين كه ما از روايات چه چیزی استفاده م‌كنيم. ايشان براى جواب از اين استفتاء، يك رساله پنج شش
صفحه ‌اى نوشته است كه اين رساله در صفحه 524 از جلد چهارم كتاب مستمس آمده است. كارى كه ايشان كردند اين

است كه آمدند روايات كه در خصوص باب طلاق وارد شده است را فرمودند سه طايفه است. آنجا را ملاحظه بفرماييد.

اما اولين روايت كه م‌خواهيم شروع كنيم و آقايان پيش مطالعه بفرمايند، آدرسش این است: وسائل الشيعه جلد 22، كتاب
الطلاق، أبواب مقدماته و شرائطه، حديث 5. که يك بحث سندى راجع به عل بن اب حمزه بطائن نیز دارد؛ انشاءاله فردا.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78

