
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۱۴ مهر ۱۳۸۸

بحث برائت
جلسه 6 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

عناوین تخصص و تخصیص و ورود را تا حدّی توضیح دادیم و عرض کردیم در این بحث در مقام این نیستیم که همه
خصوصیات این عناوین را شرح بدهیم و تحقیق کنیم؛ تحقیق این عناوین در اول بحث تعادل و تراجیح ان شاء اله خواهد آمد؛

اما به مناسبت این که نسبت بین اماره و اصل را مخواهیم بررس کنیم، باید به این عناوین اشارهی کوتاه داشته باشیم.

بررس تعریف حومت و تفاوت آن با تخصیص

اما نسبت به حومت، مرحوم شیخ انصاری در رسائل تعریف برایش دارند و از آن تعریف خصوصیات برای حومت استفاده
مشود که برخ از آن خصوصیات مورد قبول دیران قرار گرفته و برخ مورد قبول قرار نرفته است. ایشان در خاتمهی

استصحاب مفرماید: أن یحم الشارع ف ضمن دلیل بوجوب رفع الید عما یقتضیه دلیل الآخر ، شارع ضمن ی دلیل حم
بند به رفع ید از چیزی که دلیل دیر آن را اقتضا دارد، لولا هذا الدلیل الحاکم ، اگر این دلیل حاکم نبود، دلیل دیر اقتضای

آن حم را دارد. یا این است یا، أو بوجوب العمل ف مورد بحم لا یقتضیه دلیله یا ی دلیل مآید مگوید در موردی عمل به
حم واجب است که دلیل دیر در آن مورد این اقتضا را ندارد. اگر بخواهیم این عبارت شیخ را خلاصه کنیم، خلاصهاش این
مشود که دلیل حاکم آن دلیل است که مآید ی فردی که از ی موضوع دلیل خارج است را به منزله داخل تنزیل مکند؛ یا

بالعس، دلیل حاکم آن دلیل است که مآید ی فردی که داخل در موضوع دیر است را به منزله خارج قرار مدهد. عبارت
شیخ در خاتمهی استصحاب همین اندازه است که دلیل حاکم دلیل است که ی فردی را از موضوع دلیل دیر، تنزیلا خارج یا

داخل مکند. اما در اول تعادل و تراجیح ی مقداری ضابطهمندتر کرده، و تعریف دقیقتری را برای حومت ارائه مدهند؛
فرموده است إنّ ضابط الحومة أن أکون أحد الدلیلین بمدلوله اللفظ متعرضاً لحال الدلیل الآخر ، أحد الدلیلین به دلالت

لفظیه ناظر به دلیل دیر باشد؛ یعن دو خصوصیت را بیان کردند؛ ی آن که أحد الدلیلین ناظر به دلیل دیر باشد، و دوم آن
که این دلیل به دلالت لفظ این نظارت را دارد. متعرضاً لحال الدلیل الآخر ورافعاً للحم الثابت بالدلیل الآخر عن بعض أفراد

موضوعه ، دلیل حاکم مآید حم را که برای بعض از افراد موضوع است رفع مکند فیون مبیناً لمقدار مدلوله مسوقاً
لبیان حاله متفرعاً علیه ، دلیل حاکم متفرع بر دلیل محوم است؛ به طوری که اگر دلیل محوم نباشد، وجود دلیل حاکم لغو

است.

پس، از این تعریف مرحوم شیخ در اینجا سه خصوصیت مهم استفاده مشود؛ ی آن که دلیل حاکم به دلیل محوم نظر دارد.
از اول که شارع این دلیل را آورده، به برکت این دلیل مخواهد دلیل دیر را تضییق کند یا توسعه بدهد؛ بالأخره به آن دلیل نظر

دارد؛ ثانیاً این ناظریت به دلالت لفظ است و دلالت عقل نیست؛ و همین جا مسئلهی حومت از مسئله تخصیص جدا
مشود؛ چرا که در تخصیص ممن است مخصص، عقل هم باشد، علاوه بر این که در حومت، به خاطر اینه لفظ دلالت
دارد ناظریت به وجود مآید، اما در تخصیص، وقت مولا گفت أکرم العلماء ، و بعد گفت لا ترم زیداً العالم ، خود زید به

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


دلالت لفظ خارج است اما حجیت عام یا دلالت عام بر بقیه افراد به عنوان ی دلالت عقل باق مماند؛ عقل مگوید عام
دلالت بر بقیه افراد دارد. لذا، در تخصیص این دو جهت وجود دارد که هیچ ی از آنها در حومت وجود ندارد. البته ما در سال

گذشته یا دو سال گذشته راجع به این معنا که آیا حتماً حاکم باید دلیل لفظ باشد یا نه، مناقشه داشتیم. قبلا گفتیم و باز هم
عرض مکنیم که ما الآن دنبال تحقیق مطلب در اینجا نیستیم؛ در جای خودش ان شاء اله خواهیم گفت که آیا این بیان شیخ تام
اگر ی باشد؛ یعن تواند دلیل عقلدلیل حاکم نم باشد، یعن است یا نه؟ اولین معنایش این است که خود مخصص باید لفظ
حم عقل داشتید، نمتوانید بوئید حم عقل بر این دلیل لفظ و بر این روایت حومت دارد؛ حاکم حتماً باید لفظ و از مقوله

لفظ باشد. لا ربا بین الوالد والولد مآید مگوید حرم الربا یعن ربای در غیر والد و ولد، اما کاری به عقل ندارد؛ آنجا بحث
فرض خارج شد و بقیه باق وئیم یخواهیم با خروج ربای بین والد و ولد، بعام و اینها نیست، کاری به اطلاق نداریم، ما نم

ممانند. پس، خصوصیت دوم در کلام شیخ این بود که ناظریت به دلالت لفظیه باید باشد.

این حرف معروف است که حومت و تخصیص از نظر نتیجه یسان است، اما لسانش فرق مکند؛ شارع متوانست بوید
حرم الربا الا بین الوالد والولد که بوید آنجا هم ربا هست اما من آن را جایز مدانم؛ اما وقت مگوید لا ربا ، معنایش این

است که شارع مگوید در نظر من اضافهای که پدر و فرزند از یدیر مگیرند، ربا نیست؛ نه اینه ربا باشد و حلال. خاصیت
حومت این است که دلیل حاکم مآید ی فردی را از موضوع دلیل محوم یا خارج مکند و یا داخل مکند. مثلا شارع

فرموده الخمر حرام بعد فرموده الفقاع خمر استصغره الناس ؛ اول مگوید خمر حرام است، بعد مآید چیزی را که در نظر
مردم فردیتش برای خمر مجهول است، مگوید حواستان باشد آنهم خمر است؛ آب جو نیز خمر است. قید سوم که در کلام
مرحوم شیخ است، این است که مفرماید دلیل حاکم طوری است که متفرع بر دلیل محوم است؛ معنای متفرع این است که

اگر دلیل محوم نبود، وجود دلیل حاکم لغو بود. مرحوم آخوند خراسان با این قید سوم مخالفت کرده، و مفرماید ما جای را
داریم که ی دلیل بر دلیل دیر حومت دارد به دلالت لفظیه هم هست، ناظریت هم هست، اما متفرع بر آن نیست. مگوئیم

وئیم اگر اصل عملومت دارند، اما اینطور نیست که بفرماید همین بحث اماره و اصل؛ امارات بر اصول عملیه حکجا؟ م
که عنوان محوم است نبود، وجود اماره لغو باشد؛ لذا، مرحوم آخوند خراسان با مرحوم شیخ در این نقطه اختلاف نظر دارند.

مرحوم آخوند مفرماید لا یعتبر تفرع دلیل الحاکم عل المحوم ، تفرع دلیل حاکم بر دلیل محوم اعتباری ندارد. در نتیجه، ما
متوانیم بوئیم طبق قید تفرع، به نظر شیخ انصاری دلیل حاکم باید بالفعل ناظر بر دلیل محوم باشد، اما آخوند مفرماید
فعلیت ناظریت لازم نیست؛ همین که صلاحیت نظارت دارد، کاف است. در همینجا تعریف مرحوم نائین را هم ذکر کنیم.

ایشان م فرماید معنای حومت این است که ی دلیل در عقد الوضع دلیل دیر (موضوع دلیل دیر) یا در عقد الحمل دلیل
دیر تصرف کند. از کلام مرحوم نائین(اعل اله مقامه الشریف) استفاده مشود لازم نیست که دلیل حاکم به مدلول لفظ و به

دلالت لفظ باشد؛ اگر فرض کنیم ی دلیل غیر لفظ بیاید موضوع دلیل دیر را تصرف کند، مثلا فرض کنید اگر اجماع قائم
شد بر اینه ربا بین والد و ولد جایز است، اگر تصرف در موضوع شد یا تصرف در محمول شد، حومت هست. این مطلب

ایشان در صفحهی 710 از جلد 4 فوائد الوصول آمده است. نتهای در کلام مرحوم نائین به نام تصرف در عقد الحمل است؛
عقد الحمل همان محمول قضیه یا حم در قضیه است؛ و این نته در کلام مرحوم محقق عراق هم هست؛ یعن وقت کلمات

شیخ ـ حالا ی مقداری هم قبل از شیخ، در کلمات وحید بهبهان و فاضل مازندران هم هست ـ را مبینیم، اینها حومت را
منحصراً در رابطه با موضوع مطرح کردند؛ دلیل حاکم فقط در موضوع تصرف مکند؛ یا موضوع را توسعه مدهد یا موضوع

را تضییق مکند؛ اما مرحوم نائین و همچنین مرحوم محقق عراق مگویند گاه حومت را من حیث الحم هم متوانیم
بیاوریم؛ تعبیر مرحوم عراق در جلد 3 نهایة الافار  این است: المعتبر ف الحومة أن یون أحد الدلیلین ناظراً إل دلیل الآخر

بوجه ما ولو إل حمه ، مفرماید ی دلیل، ناظر به دلیل دیر باشد هرچند که این نظارت ربط به موضوع ندارد و فقط
مربوط به حم است ولا یلزم کونه ناظراً إل موضوعه بتوسعه أو تضییقه ، لازم نیست که حتماً نظر به موضوع داشته باشد. ما
تا همین اندازه مخواستیم برای شما روشن بشود که دلیل حاکم آن است که به دلیل محوم نظر دارد، و مآید ی فردی را از

موضوع دلیل محوم خارج و یا در آن داخل مکند.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


از همین جا این تقسیم را هم عرض کنیم که حومت، گاه به لسان تفسیر است؛ یعن با أعن مآید دلیل محوم را تفسیر
مکند؛ مگوید أکرم العلماء أعن الفقهاء ، این أعن الفقهاء تخصیص نیست و بله حومت تفسیریه است؛ گاه اوقات نیز

حومت، حومت تنزیلیه است؛ یعن فردی را نازل منزلهی ی فرد دیر مکند؛ شارع مفرماید در مسجد الحرام یا در هر
مسجدی نماز تحیت بخوانید؛ نماز در هر مسجدی به عنوان نماز تحیت استحباب دارد؛ بعد در دلیل دیر مفرماید الطواف

بالبیت صلاةٌ ، طواف دور خانه خدا به منزله نماز است. حال، در این تنزیل، منزل علیه چیست و در چه خصوصیات هست؟ ما
در رسالهای که در بحث طواف از طبقهی بالای مسجد الحرام (منظور همان طبقه اول است که از سطح کعبه 27 سانتیمتر بالاتر

است) نوشتیم که اولین رسالهای بود که در این موضوع نوشته شده، بیان نمودیم. ی وقت بود که مخصوصاً ویلچریها و
معلولین را اجازه نمدادند در مسجد الحرام طواف کنند و مفرستادند بالا طواف کنند؛ از فقها و مراجع سؤال شد، همه

فرمودند احتیاط واجب این است که خودشان در آن طبقه طواف کنند و به ی کس هم پول بدهند که این پائین طواف کنند؛ این
هم مشلات داشت، خود پول دادن ی طرف، نائب پیدا کردنش ی طرف، هماهن کردن نائب در اعمال هم ی طرف.

خلاصه، من این بحث را تحقیق کردم، جزوهای هم نوشتم؛ خدا رحمت کند والد ما (رضوان اله علیه) را که ایشان هم احتیاط
وجوب فرموده بودند، جزوه که تمام شد، عرض کردم من این را خدمت شما مخوانم اگر نظر شما مخالف است و یا مناقشه

در استدلال و ادله دارید فبها؛ اگر ندارید بر حسب ادله، طواف در آن طبقه اشال ندارد، ولو آن طبقه 27 سانتیمتر بالاتر از
کعبه است. ما در آن رساله اثبات کردیم که طبقه دوم و سوم و چهارم همهاش صدق طواف مکند. آن وقت ی از روایات که

مفصل در موردش بحث کردیم و به همین مناسبت من این قضیه را عرض کردم، روایت الطواف بالبیت صلاةٌ است که تشبیه و
تنزیل در چه جهت است؟ حالا از این تعبیر مکنیم به حومت تنزیلیه. ی حومت هم داریم به نام حومت مضمون که بحث

تفسیر و تنزیل نیست؛ اما مضمون ی دلیل به خودی خود ناظر به مضمون دلیل دیر است. مثلا ما مگوئیم ادلهی لا حرج،
ادلهی لا ضرر، بر تمام احام اولیه حومت دارد؛ یعن ما جعل علیم ف الدین من حرج را نمتوانیم بوئیم تفسیر برای

الصلاة واجبةٌ است؛ نمتوانیم بوئیم این تنزیل است؛ اما این مضمون حومت دارد بر مضامین احام اولیه؛ مآید مگوید
تمام احام اولیه من الواجبات و المحرمات، در صورت این احام هست که منجر به حرج نباشد؛ اگر منجر به حرج شد،

وجوب و حرمت برداشته مشود. این هم اقسام حومت. حال که این عناوین روشن شد، آقایان این بحث را خوب دقت کنید
ّکنیم. وصله فردا عرض مومت دارد؟ تخصیص است یا نه؟ که ان شاء الخواهیم ببینیم اماره بر اصل ورود دارد؟ حما م

اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین. 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78

