
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 3 »

در تاریخ ۱۴ مهر ۱۳۸۸

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 3
جلسه 6 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

«فرمایش مرحوم امام(رض) در اسناد «عل

بحث در این بود که اگر کلمه «عل» به فعل یا مال از اموال اسناد داده شود، آیا بین این دو صورت فرق وجود دارد یا نه؟
مرحوم شیخ اعظم انصاری(ره) فرمودند فرق وجود دارد. محقق ایروان(ره) نظرشان این بود که هیچ فرق نیست، در هر دو

صورت ما حمل بر حم تلیف مکنیم. اما ی نظر دیری هم هست؛ نظر امام(رض) که معتقدند بین جای که به فعل اسناد
مشود و جای که به مال از اموال اسناد داده شود، فرق وجود ندارد. منته محقق ایروان(ره) مگفتند که در هر دو صورت
ما حمل بر حم تلیف مکنیم، اما امام(رض) مفرمایند که در هر دو صورت، حمل بر حم وضع مکنیم. جای که اسناد

م وضعدر همان ضمان و ح این ظهور عرف ، «دین یا «عل «مال گوید «علم به مال باشد، مسأله روشن است، وقت
دارد، «عل مال» ؛ بر ذمهی من مال است، «عل دین»؛ بر ذمهی من دین هست. اما باید ببینیم جای که به فعل از افعال
نسبت داده مشود، امام(رض) چطور مفرمایند ظهور در حم وضع دارد؟ ایشان مفرماید شاهد ما همین آیهی شریفه
مربوط به حج است؛ در این آیه شریفه «له عل النّاس حج البیت من استَطاع»، با توجه به فقط همین آیه، از آن استفاده

مکنیم استقرار حج بر عهده مستطیع است. به عبارت دیر مفرمایند ما موارد استعمال عرف کلمه «عل» و موارد استعمال
لغوی را بررس کردیم، کلمه «عل» در استقرار و استعلای بر ی شء استعمال مشود. وقت مگوییم «زیدٌ عل السطح»؛

یعن زید استعلای بر سطح دارد.

«عل» از نظر عرف و از نظر لغوی به معنای استقرار بر عهده است. «عل مال» ؛ یعن بر عهده من مال است. طبق همین
معنا مفرمایند آیه «له عل النّاس حج البیت » ؛ یعن بر ذمهی مستطیع حج است، حج بر ذمهی مستطیع استقرار دارد. آیه در
خواهد یباشد، آیه م لیفم تبصلاة اللیل» که اینجا ح وئیم «علیه بمحض نیست، مثل این لیفم تح مقام بیان ی

کند؛ شخصدلالت م لیفم توئیم آیه بر حبه نام «استقرار بر عهده» را بیان کند و شاهدش هم این است، اگر ب م وضعح
که مستطیع بوده، اگر در زمان حیات خودش حج را انجام نداد و از دنیا رفت، نهایتاً ی حم تلیف را معصیت کرده، وقت از
دنیا رفت دیر بر ورثه لازم نیست حج انجام دهند. در حال که فقها مگویند اگر کس مستطیع شد و حج بر او واجب شد و

ه علماند، بعد از فوتش هم باید از ماترک او برایش حج بدهند. به چه دلیل؟ به دلیل همین تعابیر «لانجام نداد، این بر ذمهاش م
چیزی استیلای بر ذمه دارد، ی ی ه مشغول است، یعنآورند که ذمم جای الناس» را معمولا النّاس» ، که این تعبیر «عل

چیزی استقرار در ذمه دارد. ما مگوئیم «عل» دلالت بر استقرار و استعلا و استیلای بر ی شء دارد. پس در این آیه و لو
اینه «عل» به حج اسناد داده شده و حج فعل از افعال است، اما مفرمایند چه کس مگوید ظهور در حم تلیف دارد؟

اینجا هم دلالت بر حم وضع دارد و آن «اشتغال ذمه» است.

در عرف وقت شما به دیری مگوئ من این کار را برای شما انجام مدهم، بر گردن من که این کار را انجام دهم، أصلا بحث

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97


مال هم نباشد، عرف مگوید شما ذمهی خودت را مشغول کردی به اینه این کار را برای دیری انجام ده. پس در همین جا و
در همین آیه که «عل» به فعل اسناد داده شده، همین جا هم ما حم وضع ضمان را استفاده مکنیم. امام(رض) مخواهد

بفرماید که این تعبیر «له عل النّاس حج البیت » ؛ عین همان تعبیری است که در باب دیون وارد مشود. شما وقت که به
کس بدهاری، مگوی «ل عل هذا المقدار» ، اینجا هم مگوید «له عل النّاس حج البیت » ، همان تعبیری که در باب

دیون وارد است در همین آیه شریفه هم آمده است. پس همان نتیجهای که در جاهای دیر مگوئیم، که اشتغال ذمه است و دین
و ضمان است، همان را اینجا هم مگوئیم، آیه مگوید کس که مستطیع است، حج به عنوان ی ضمان و دین بر ذمهی او

مآید. وقت ذمه مشغول شد فرق نمکند مال باشد یا فعل باشد! پس رأی شریف امام(ره) این است که در جای که اسناد به
فعل داده شود و جای که به مال اسناد داده شود هیچ فرق نمکند و در هر دو صورت دلالت بر حم وضع ضمان دارد.

درست نته مقابل محقق ایروان(ره) که فرمود در هر دو صورت، دلالت بر حم تلیف دارد، امام مفرماید در هر دو صورت
دلالت بر حم وضع دارد.

سؤال مهم که پیش مآید این است که در این آیه که اسناد به فعل داده شده «له عل النّاس حج البیت »، مفرمایند همینجا
هم مسأله اشتغال ذمه است و شاهدی که مآورند این است که اگر کس مستطیع شد و حج انجام نداد و از دنیا رفت باید مثل

سایر دیون، حج او را هم انجام دهند. تا الان سه نظریه را بیان کردیم، ی نظریه شیخ طوس(ره) بود، ی نظریه محقق
ایروان(ره) بود و ی هم نظریه امام(رض) بود. یعن بعد از آن مطلب که از مرحوم شیخ انصاری(ره) در حدیث «عل الید»
بیان کردیم، گفتم بحث است که آیا از «عل الید ما أخذت حت تؤدیه» حم تلیف «وجوب الرد» را استفاده کنیم، یا حم

تلیف «وجوب الحفظ» را استفاده کنیم، یا حم وضع «ضمان»، که همین استقرار در عهده است؟ اکنون این سه نظریه را
تحقیق کنیم.

بررس نظریه مرحوم شیخ طوس(ره)

شیخ طوس(ره) که این نظرش را در کتاب الخلاف، باب الغصب، مسأله 22 بیان کردهاند، فرموده ما از این روایت، حم
،ما أخذت» (دقت کنید؛ از نظر ترکیب الید رد عل» الید ما أخذت» ، یعن کنیم. «علوجوب الرد» را استفاده م» لیفت
«عل الید» خبر مقدم است و «ما أخذت» مبتدای مؤخر است. «ما» در «ما أخذت» ، «مصدریه» باشد یا «موصوله»، در

هر دو صورت مشود مأخوذ خارج، «ما أخذت» یعن آن شیئ که گرفته بر ید است، یعن زمان متواند مبتدای مؤخر باشد
که ی مضاف در تقدیر گرفته شود. چه چیز ما أخذت بر ید است؟ «رد ما أخذت» ، یا «حفظ ما أخذت» ، یا «ضمان ما

أخذت» . پس محورها را خوب دقت کنید. ما در اینجا مگوئیم «عل الید» خبر مقدم، «ما أخذت» مبتدای مؤخر. مگوئیم
شی که ی «الید فرش وئیم «علمثل این که ب ،ء خارجش تواند مبتدا باشد، چون «ما أخذت» یعنخود «ما أخذت» نم

خارج است، «عل الید مل فرش» ، باید ی مضاف در تقدیر گرفته شود. شیخ طوس(ره) مفرماید مضاف عبارت از
«رد» است. آیا این حرف درست است یا نه؟

نقد نظریه شیخ طوس(ره)

مگوئیم این حرف دو اشال دارد. ی اینه این با غایت سازگاری ندارد. اگر رد را در تقدیر بیریم، مشود «عل الید رد ما
أخذت حت تؤدیه» ؛ یعن «حت ترد» ، یعن «رد آن تا زمان که رد کن»، لازمهاش این است که غایت و مغی ی شود و هذا

باطل. اشال دوم اینه؛ ظاهر روایت این است که شارع بما أنّه شارعٌ، ی غایت را به عنوان خودش مآورد. شارع مگوید
در نظر من شارع، اگر مال کس را گرفت، من ی حم برایت مآورم(فعلا کار نداریم که حم چیست؟) این حم من تا

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97


زمان است که این را رد کند. روایت ظهور بر این دارد که غایتش شرع است. حال اگر ما بخواهیم کلمه «رد» را در تقدیر
بیریم غایت، از غایت شرع بودن خارج مشود. روایت این است «بر ید است رد ما أخذت تا زمان که رد کند»، حالا اشال

اول که غایت و مغیا ی مشود را کنار بذاریم، این غایت مشود غایت عادی. یعن مشود قضیه ضروری به شرط
محمول، مثل اینه بوئیم تا زمان که شما اینجا نشست خارج نشدی. این روشن است و نیاز به بیان دیری ندارد در حال که
ال خیلهم هست ‐البته این اش ال سومبیان کند. اش را به عنوان غایت شرع غایت خواهد در این روایت، ی شارع م
دست کس تا مال کس مهم نیست‐ و آن این است که فقهای ما از این روایت عمدتاً برای فرض تلف استفاده کردهاند، یعن

.گوید اگر تلف شد یا مثل یا قیمتش را باید بدهالید» م گویند «علتلف شد، م

اگر شما گفتید روایت دلالت بر حم تلیف رد دارد، یعن این مال تا مادام که باق است باید به مالش رد کن، اما اگر تلف
شد دیر دلالت ندارد. پس قول شیخ طوس، قابل قبول نیست. ما بعداً خواهیم گفت که ی از احام که از این روایت استفاده

مشود «وجوب الرد» است. مگوئیم از چه چیز استفاده مشود؟ از خود غایت. ی وقت مگوئیم رد واجب است، این
وجوب تا زمان است که رد خارج هم تحقق پیدا کند، اگر هم بوئیم اینجا غایت و مغی دو تا مشود، اما ی غایت است که
دیر شرع نیست، مثل اینه بوئیم نماز واجب است تا زمان که خوانده شود. این نیاز به بیان ندارد. اما با قطع نظر از این،

جواب از غایت حم استفاده مشود، یعن همه مگویند غایت دلالت بر وجوب رد دارد، نه بر رد خارج. پس اشال این شد
که شارع، به عنوان شارع دارد ی غایت بیان مکند، ما مگوئیم شارع مگوید «أقم الصلاة لدلوک الشمس ال غسق اللیل»
، این « ال غسق اللیل» را شارع بیان کرده، غایت شرع است. یعن شارع مگوید اینجا که رسید نماز به دردم نمخورد، بله
بین اینها باید نماز خوانده شود. اینه بعد قضا کند، دلیل دارد. اینجا هم شارع به عنوان شارع، غایت را بیان مکند، مگوید من

شارع مخواهم بویم بر گردن شما ی چیزی هست، حالا وجوب رد، وجوب حفظ مال یا هر چه مخواهد باشد، ول آن
چیزی که مخواهم بر گردن شما قرار دهم، غایتش این است «اینه آمد تمام مشود».

نظریه محقق نراق(ره) و محقق اصفهان(ره)

محقق نراق(ره) در همان کتاب عوائد الایام، خودش سه اشال را مطرح کرده و جواب داده. محقق اصفهان(ره) ‐ایشان
همانطور که ی حاشیه خیل قوی بر کفایه دارد، ی حاشیه خیل قوی بر ماسب هم دارد‐ در جلد1 حاشیه ماسب، صفحه
301(از این حاشیه های چهار جلدی که این اواخر چاپ شده)ابتدا به نظریه محقق نراق(ره) تمایل پیدا مکند و مفرماید اینه
ما بیائیم روایت را بر «وجوب الحفظ» تفسیر کنیم، از تمام احتمالات دیر بهتر است. اما بعد در آخر دوباره برمگردد و همان
نظر مشهور را قائل مشود که مشهور مگویند از روایت؛ «ضمان» را استفاده کنیم. عبارت محقق نراق(ره) و عبارت مرحوم

اصفهان(ره) را مطالعه کنید.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=78
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=78

