
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
قواعد فقه » قاعده الزام »

در تاریخ ۲۳ شهریور ۱۳۸۶

قاعده الزام
جلسه 2 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ملاحظه فرموديد اجمال قاعده الزام اين است كه يك امام شيع بتواند مخالف را عل حسب مذهبه الزام كند. در باب ناح، در
باب طلاق، و بطور كل در باب معاملات بالمعن الاعم، اگر يك سن زن خودش را در مجلس واحد سه طلاقه كرد، اينجا چون

طبق مذهب خود اهل سنت اين طلاق صحيح است، قاعده الزام م‌گويد شيع م‌تواند با اين زن بعد از گذشت عده ازدواج
كند؛ هرچند كه بر اساس مذهب ما سه طلاق ف مجلس واحد باطل است.

يا اگر يك سن زن را بدون حضور شاهد عقد كرد، چون طبق مذهب اهل سنت حضور شاهد در صحت ناح معتبر است،
بنابراين عقد در اينجا باطل است؛ قاعده الزام مگويد در اينجا ي فرد شيعه متواند با اين زن ازدواج کند، هرچند که طبق

‌ه بيان مرى كه در بابهاي مختلف فقه وجود دارد و به تدريج ان شاء المذهب اماميه اين عقد صحيح است. و فروعات دي
كنيم.

توضيح عناوين مورد بحث در قاعده

اما قبل از اينه وارد مدرك قاعده شويم، بايد به عناوين كه عمدتاً مورد بحث واقع مشود اشاره كنيم؛ و بعد كه م‌خواهيم
مدارك قاعده را بررس كنيم با توجه به اين عناوين بررس كنيم. اولين نته كه در خاتمه بحث گذشته عرض كرديم اين است كه
ما در فقه دو قاعده دير داريم؛ ي «قاعده اشتراك در تليف» است که مفادش اين است كه اگر يك حم شرع در يك موردى

نسبت به شخص واحدى بيان شده است، قاعده اشتراك م‌گويد جميع ملفين در اين حم مشترك هستند. اگر فرض كنيد
زراره از امام(ع) راجع به دم رئاف سؤال کرده است و امام(ع) نيز بر اساس قاعده استصحاب جواب او را بدهد؛ در اينجا قاعده

اشتراك م‌گويد اين جواب و حم اختصاص به زراره ندارد و جميع ملفين را در بر مگيرد.

فقها اين را در فقه مطرح م‌كنند و ادله فراوان هم براي آن اقامه م‌كنند كه مهمترين آنها مسئله ضرورت است؛ يعن ضرورى
عل مالواحد ح عل مكه از پيامبر اكرم(ص) هست كه «ح اين تعبير معروف ليف است. و يا مثلافقه مسئله اشتراك در ت

الجماعة» يا «حلال محمد(ص) حلال ال يوم القيامة و حرامه حرام ال يوم القيامة». عل اى حال براى قاعده اشتراك ادله
متعددى هست كه مهمترينش همين مسئله ضرورت و روايات متواتره كه مسئله اشتراك را مطرح م‌كند. قاعده دوم «قاعده

لفند؛ يعنلف به اصول هستند، به فروع نيز ماشتراك كفار با مسلمين در فروع» است. طبق اين قاعده کفار همانطور که م
همانطور كه نماز و روزه بر مسلمين واجب است، بر كفار هم واجب است؛ و اين احام به عنوان ي حم فعل بر ذمه آنها

وجود داشته و اين تاليف ثابت است. اين قاعده مورد اختلاف فقهاست؛ مشهور فقها اين قاعده را قبول دارند و بعض‌ نيز
ادعاى اجماع كرده‌اند؛ در مقابل مشهور، برخ از بزرگان مثل مرحوم فيض كاشان، مرحوم استرآبادى و مرحوم صاحب

حدائق منر، اين قاعده دوم هستند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/50
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/45


ما در جاى خودش اصل اين قاعده را پذيرفتهايم؛ ادلهاي که در اينجا وجود دارد، ادله روشن است كه مهمترين آنها اطلاق ادله
تاليف است؛ ادله تاليف ـ مثل «أقيموا الصلاة» ـ اطلاق دارد و مخاطب آن مسلمان فقط نيست؛ «له علَ النَّاسِ حج الْبيتِ»

اطلاق دارد و منظور از «ناس» خصوص مسلمان نيست و همه مردم را شامل مشود. مجال آن نيست که در اينجا بخواهيم
وارد بحث در اين قاعده شويم.

نسبت بين قاعده الزام و قواعد فوق

اما آنچه م‌خواهيم اشاره كنيم اين است كه قائلين به اشتراك در تليف بر حسب قاعده اول يا كسان كه قاعده دوم را قبول
دارند و كفار را ملف به فروع م‌دانند، نسبت بين اين دو قاعده و قاعده الزام چيست؟ در مانحن فيه م‌گوييم اهل سنت را بر

طبق مذهب خودشان الزام كنيم؛ يا اگر دائره قاعده الزام را توسعه داديم و گفتيم غير از مخالفين شامل كفار هم م‌شود،
معنايش اين است كه كافر را هم بر طبق مذهب خودش متوان الزام کرد.

اين مقتضاى قاعده الزام است؛ در حال كه قاعده اشتراك م‌گويد: تمام تاليف كه الآن ما به عنوان مذهب حق امام داريم،
مشترك بين جميع الملفين است؛ يعن وقت م‌گوييم سه طلاق در ي مجلس باطل است، اين تليف و حم براى خود اهل

سنت هم ثابت است. وقت ما م‌گوييم: عول نيست يا تعصيب در باب ميراث وجود ندارد، يعن همين تليف را اهل سنت هم
دارند؛ كفار هم دارند. نتيجه اين م‌شود كه هر آنچه را كه ما به عنوان تليف واقع اول قائل هستيم، بر ذمه تمام مخالفين و

تمام كفار هم هست. عرض كردم اگر كس قاعده دوم را هم نپذيرد، بالاخره قاعده اول كه مسئله اشتراك در تليف است، چنين
اقتضاي دارد.

جمع بين قاعده اشتراک و قاعده الزام

حال سؤال اين است که جمع بين قاعده اشتراك و قاعده الزام به چه نحوى م‌شود؟ آيا قاعده اشتراك را بعنوان اصل قرار دهيم
م واقعوييم نه؟ قاعده اشتراك بعنوان حشود؛ آيا ب وييم بعنوان خلاف اصل است؟ اين بايد ادله‌اش بررسو قاعده الزام را ب

اول و قاعده الزام بعنوان حم واقع ثانوى يا بعنوان اضطرارى است؟ براى اين كه نسبت بين قاعده اشتراك و قاعده الزام
روشن شود، تا مدارك قاعده را بحث ننيم، نم‌توانيم در اين رابطه اظهار نظر كنيم.

و همينطور آيا قاعده الزام اختصاص دارد به الزام مخالف ـ سن ـ فقط؟ كما اينه كلمات بعض از بزرگان همين را دلالت
دارد، م‌گويند قاعده الزام فقط آنجاي است كه شيع بخواهد سن را ملزم بند عل حسب مذهبه؛ اما سراغ كفار و اهل کتاب

نم‌توان رفت. آيا دائره قاعده الزام اختصاص به مخالف سن دارد، يا شيع يا كفار اهل كتاب را هم شامل م‌شود؟ يا بالاتر
اصلا! از برخ كلمات استفاده م‌شود كه قاعده الزام دايره‌اش به حدي وسيع است كه اگر يك قوم كه دين هم ندارند، اما به
قانون ملتزم هستند، ـ (مثلا فرض كنيد يك قوم بتپرست ملتزم به اين هستند كه اگر هر كس آمد از محل زندگ آنها عبور كرد
بايد هزار تومان به او بدهند) ـ در اينجا بوييم قاعده الزام دلالت بر اين دارد كه اگر يك مسلمان شيع به آنجا رفت و به او پول

دادند، طبق قاعده الزام اخذ اين پول براى او جايز است. اين از حيث ملزم.

فقط براى شيعه است؟ از حيث ملزمين، آيا در جاي و اما از حيث ملزمين، سؤال اين است که آيا قاعده الزام يك قانون تسهيل
است كه شيع فقط بخواهد كارى را انجام دهد؟ ائمه(ع) بخاطر اختيارات كه در تشريع داشتند، اين قاعده را تسيهل براى شيعه

قرار دادند؛ يا اينه نه، اين قاعده اختصاص به شيعه ندارد، خود اهل سنت، بعضهم مع بعض آخر نيز متواند از اين قاعده

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97


استفاده کند. فرض كنيد حنف بتواند مال را عل حسب مذهبه الزام كند؛ يا بالعس، مال بتواند حنف را عل حسب مذهبه
الزام كند. اگر گفتيم مخاطب در قاعده الزام فقط شيع است، در اين صورت، اهل سنت و ديران از دايره اين قاعده خارج

م‌شوند؛ و اگر گفتيم مخاطب فقط شيع نيست، بله اطلاقات قاعده الزام م‌گويد هر كس ديرى را عل حسب مذهبه
م‌تواند الزام كند، دايره قاعده توسعه پيدا مکند؛ و اگر توسعه دارد، آيا باز بين كفار بعضهم مع بعض آخر نيز همينطور است؟

اينها از جهات هستند که تا مفاد ادله قاعده را بررس ننيم، مطلب روشن نم ‌شود.

کلام مرحوم مامقان

برخ از بزرگان مثل مرحوم مامقان در حاشيه ماسب در بحث اختلاف متعاقدين در صيغه بيع، اين مسئله را مطرح كردند كه
حت بين دو شيع هم اين قاعده جاري مشود؛ مثلا اگر هردو مجتهد بودند، يك مجتهد م‌گويد خواندن صيغه بيع به عرب لازم
را کاف رى كه فارسگفت و دي كند؛ در اينجا اگر احدهما بعت را به عرب‌هم كفايت م گويد نه، به فارس‌رى ماست و دي
مداند به فارس گفت خريدم؛ ي از راه‌هاى تصحيح معامله‌اى كه طرفين اختلاف در نظر و در مبنا دارند، همين قاعده الزام
جايز است و همين براى من كاف كنم به مقتضاي نظرت كه صيغه عقد به فارس‌گويد من تو را الزام م‌است. اين مجتهد م
است. ببينيد چقدر احتمال ثبوت براى توسعه در دايره قاعده الزام فراوان است. اينها نات است كه تا ادله قاعده بيان نشود،

نم‌توان از آنها پاسخ داد.

ادله قاعده الزام

كثيرى از بزرگان فرموده‌اند قاعده الزام يك مستند وحيد بيشتر ندارد و آن عبارت از روايات است. شايد اول كس كه اين
مطلب را تصريح كرده باشد، مرحوم شيخ حسين حل از بزرگان و اعاظم علماي نجف است؛ ايشان كتاب دارد بنام بحوث

فقهيه و شايد اول كتاب كه در مسائل مستحدثه (آن مقدارى كه من تتّبع كردهام) در بين معاصرين نوشته شده، كتاب است كه
ايشان نوشته‌اند؛ مباحث مثل بيمه و سر قفل را مورد بحث قرار دادهاند و ي از بحث‌هاى كه دارند همين بحث قاعده الزام
است. ايشان در آن کتاب در صفحه 261، فرموده و تنحصر ـ (البته اين كتاب تقريرات مرحوم حل است و به قلم شخص

ديرى نوشته شده است) ـ أدلة القاعدة بالاخبار الشريفة الوارد عن الائمة فقط دليل منحصر اين قاعده روايات است؛ ما نه در
قرآن براى اين قاعده دليل داريم و نه در ادله دير، والد ما هم در كتاب قواعد فقهيه در صفحه 168 فرمودند و مستندها والظاهر

بعد عدم كون الاجماع عل تقديره متصفأ بالاصالة لاحتمال الاستناد ال الروايات او ساير الادلة انحصار الدليل بالروايات
الواردة عن العترة الطاهرة فرموده‌اند: چون اجماع ـ (كه اشاره خواهيم کرد) ـ مدرك يا محتمل المدرك است، مستند وحيد

عبارت از روايات است.

وقت كلمات فقها را تتبع كنيم، مجموعاً پنج دليل براى قاعده الزام در كلمات آمده است.

دليل اول اجماع است. دليل دوم سيره عقلائيه يا سيره متشرعه است؛ ي از اين دو. دليل سوم قاعده اقرار العقلاء عل أنفسهم
جايز است. دليل چهارم عقل و دليل پنجم روايات است.

البته اين دلائل در لابلاي کلمات و استدلالات فقها آمده است و من نديدم که کس بنحو منظم و مشخص در يجا اين پنج دليل را
ذكر كرده باشد. حالا ي ي اين ادله را بررس كنيم و ببينيم كه كدام م‌تواند دليل باشد.



دليل اول: اجماع

اما اجماع، آن مقدارى كه ما تتبع كرديم، کس براى خود اين قاعده ادعاى اجماع نرده است؛ يعن از زمان مرحوم سيد
مرتض كه به اين قاعده در كلمات استدلال شده است، نيامدهاند بويند كه دليل بر قاعده الزام، اجماع است. م‌خواهم عرض
كنم كه براى خود قاعده، اجماع منقول هم وجود ندارد. بله، در مصاديق قاعده ما مصاديق اجماع داريم؛ مثل همين مسئله كه

اگر سن زن خودش را سه طلاقه كند ف مجلس واحد، شيع م‌تواند با آن زن ازدواج كند. اين فرع است كه مورد اتفاق
جميع فقها است. صاحب جواهر در كتاب الطلاق م‌فرمايد: در اين فرع، اجماع بقسميه ـ هم اجماع منقول و هم اجماع محصل

ـ داريم.

مصداق ديرش هم در باب ارث است که اگر يك سن از دنيا رفت و يك زوجه شيع داشت ـ در اينجا طبق مذهب اماميه زن
عل فتوى المشهور از عقار ارث نم‌برد، از قيمت اعيان ارث م‌برد و نه از عينش ـ چون اهل سنت معتقد هستند زوجه مثل

بقيه ورثه از منقول و غير منقول ارث م‌برد، اين زوجه شيع بقيه ورثه ميت را كه اهل سنت هستند الزام م‌كند و م‌گويد من
از همه چيز ارث م‌خواهم.

پس، ما در خود قاعده نداريم كه فقيه بويد «قاعدة الالزام و الدليل عليها الاجماع». اين اولين نته كه براي خود قاعده
داشته باشيم، اين اجماع، يقين ته دوم اين كه سلّمنا اجماعه براى مصاديق آن اجماع داريم. ناجماع منقول نداريم و بل

المدرك است. هر فقيه که در تمام اين مصاديق فتوا داده است، بلا فاصله گفته: «لقوهم(ع) الزمهم بما الزموا به انفسهم»؛
پس، اگر اجماع هم داشته باشيم، يقين المدرك است که اعتبار و حجيت ندارد. البته اين بحث كه آيا اجماع مدرك حالا يا

محتمل المدرك يا  يقين المدرك معتبر است يا معتبر نيست؟

اين يك نزاع است كه تقريباً بين متأخرين واقع شده و اصلا در ميان متقدمين چنين بحث نبوده است؛ سرش هم اين است كه
اين شرط كه اجماع نبايد مدرك باشد، روى مبناى حجيت اجماع و روى مبناى متأخرين است؛ اما طبق مبناى متقدمين كه

قائل به قاعده لطف بودند، اجماع تضمن را قائل بودند، اجماع تقريرى را قائل بودند، اگر مدرك معين هم باشد، مشل ندارد و
مدرك بودن قادح نيست؛ اما بر اساس مبناى متأخرين كه اجماع را روى مسئله حدس يا به تعبيرى كه در كلمات بزرگان هست
روى تراكم ظنون، ــ اين را هم در رسائل خواندهايد و هم مرحوم آخوند در كفايه دارد كه روى مبناى متأخرين، اجماع به اين نحو

گوييم اين فقيه حتماً يك مدرك‌دانيم، م‌داده است و ما فقط فتواى او را م وييم اگر يك فقيه در موردى فتواياست که ب
داشته كه اين فتوا را داده است، ظن به وجوب المدرك پيدا م‌كنيم، م‌گوييم فقيه عادل بدون مدرك كه فتوا نم‌دهد، حتماً
مدرك داشته است؛ ديديم فقيه دوم همين فتوا را داده است و ظن ما قويتر م‌شود؛ فقيه سوم همين فتوا را داده است اين

ظنون به تدريج قوى م‌شود و تراكم پيدا م‌كند تا جاي كه يقين پيدا م‌كنيم به اينه اين فقها مستندى معتبر دارند و بر طبق آن
مستند اين فتوا را دادهاند اما نمدانيم که آن مستند چيست. حال اگر مستند را دانستيم، دير تراكم ظنون معنا ندارد. اين نته

را خوب دقت كنيد؛ چون برخ از بزرگان تمايل به اين پيدا كردند که ـ البته اين نادر است ـ مدرك بودن قادح در حجيت نيست.
نه، چرا مدرك بودن قادح است اما قادح در اصل تحقق اجماع است؛ يعن مدرك بودن سبب م‌شود كه دير مسئله تراكم

ظنون كنار برود. ــ مدرک بودن قادح است. البته بايد تنقيح مطلب در بحث اجماع روشن شود.

بهر حال، اشال دوم ما اين است كه اين اجماع در مانحن فيه اجماع مدرك است. البته بين اين دو نته نبايد خلط كرد، بين
داشته باشيم و اين كه فقها استناد به روايت كرده باشند؛ ما الان در فقه اجماع‌هاي اين كه در مورد اجماع ما دليل و روايت
كند؛ اجماع مدرك‌نم هم هست، مجرد وجود يك روايت در مورد اجماع، آن اجماع را مدرك داريم كه در موردش روايات

يعن اجماع كه اين فتاوا مستند به آن روايت و مدرک باشد؛ يعن ممن است در موردى هم اجماع و هم روايت داشته باشيم،
اما اجماع مستند به روايت نباشد. بنابراين، بين اين دو فرق است. پس، ما مجموعاً در مورد اجماع، دو اشال داريم؛ اولا در



مقام، اجماع منقول از كس براي خود قاعده نقل نشده است؛ و ثانياً  بر فرض هم كه چنين اجماع داشته باشيم، اجماع
مدرك است و اعتبار ندارد.

دليل دوم: قاعده اقرار

ربما يتوهم كه ي از ادله قاعده الزام، قاعده اقرار است كه روايات مستفيضه و ادله محم دارد و در فقه هم زياد ديدهايد که به
آن استدلال شده است؛ «إقرار العقلاء عل أنفسهم جايز»، اگر زيد اقرار كرد كه عمرو از من هزار تومان طلب دارد، اقرارش

جايز يعن نافذ است و به مقتضاى اين اقرارش بايد هزار تومان به عمرو بدهد. در مانحن فيه نيز بوييم سن خودش اقرار
م‌كند به اين كه سه طلاق ف مجلس واحد صحيح است. و اين اقراري است بر عليه خودش. آيا ما م‌توانيم دليل قاعده الزام را

اقرار العقلاء عل انفسهم قرار بدهيم؟

به نظر ما، اين دليل هم صحيح نيست؛ چراکه اولا قاعده الزام، الزام المخالف بما يعتقده عل حسب دينه است؛ اما قاعده اقرار،
اقرار لا عل حسب دينه و به يك جهت ديرى است؛ حالا يا روى خيال است و يا روى جهات ديرى كه وجود دارد. به عبارت

فن‌تر، حيثيت تقيديه در قاعده اقرار با حيثيت تقيديه در قاعده الزام فرق دارد؛ در قاعده الزام من جهة كونه متديناً و متعقداً بدينه
است، اما در قاعده اقرار من حيث كونه بالغاً عاقلا است.

ثانياً در باب الزام وقت طرف مقابل را الزام م‌كنيم، آن الزام بر حسب دين خودش است ولو بر خلاف معتقد ما باشد؛ نتيجهاي
كه مشهور م‌گيرند اين است كه قاعده الزام يك حم واقع ثانوى را دلالت دارد، يا بوييم حم اضطرارى؛ اما قاعده اقرار

حم واقع را دلالت ندارد و يك حم ظاهرى را دلالت دارد؛ پس، اشال دوم اين است که مفاد قاعده الزام حم واقع است
اما مفاد قاعده اقرار حم ظاهرى است. بله، بعض خواستند بويند كه مفاد قاعده الزام هم اباحه ظاهرى است، که اگر اين

مبنا را قبول كرديم، آن وقت اين مطلب دوم دير صحيح نخواهد بود.


