
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۱۱ مهر ۱۳۸۸

بحث برائت
جلسه 3 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

تقسیم صحیح م به ظاهری و واقعته هستیم که آیا تقسیم حبیان نمودیم در امر سوم از مقدمات بحث برائت به دنبال این ن
است یا اینه این تقسیم صحیح نیست؟

ادامه بررس جمع بین حم واقع و حم ظاهری

در بحث گذشته تعریف حم واقع و ظاهری را مفصل ذکر کردیم و به دو بحث مهم که در علم اصول، اصولیین مورد بحث
قرار م دهند اشارهای کردیم ـ که هر دو بحث را در دو سال پیش به صورت مستوفا تحقیق کردیم ـ ی این که مگویند جمع

بین حم واقع و ظاهری چونه است و چطور مشود که ی فعل به حسب واقع حلال باشد اما به حسب ظاهر حرام؟ یا
بالعس ی حم به واقع حرام باشد اما به حسب ظاهر حلال. مثلا بوئیم شرب توتون به حسب واقع حلال است، حال

روایت یا اصل عمل بر خلاف آن حم واقع دلالت کند.

اینجا اصولیین وارد جمع مشوند و حدود هفت راه برای جمع بین حم واقع و ظاهری ذکر مکنند؛ این بحث متفرع بر این
است که اول اثبات کنیم شارع در موضوعات دو حم دارد؛ بوئیم ی حم واقع این موضوع است، ی به عنوان مجمول

اول برای این موضوع است که دیر نه علم در آن دخالت دارد، نه ظن و نه ش؛ این حم در عالم واقع و در لوح محفوظ ثبت
است؛ خواه علم به آن داشته باشید و خواه علم نداشته باشید؛ نسبت به آن ظن پیدا کنید یا پیدا ننید.

همین موضوع، حم دوم هم دارد که آن را هم شارع جعل کرده است، منته شارع آن را به لحاظ ش در حم واقع این
موضوع جعل کرده است؛ شارع مگوید من مآیم برای این موضوع ی حم واقع قرار مدهم و کاری به علم و جهل تو
ندارم؛ اما در مرحله بعد و در ظاهر هم مگوید: من ی حم و جعل دوم قرار مدهم إذا شت ف الحم الواقع لهذه
الموضوع ، اگر شما در حم واقع این موضوع ش کردید و با ادله به حم واقع نرسیدید، این موضوع دارای این حم

ظاهری است.

عرض کردیم اصلا بحث جمع بین حم واقع و ظاهری فرع بر این است که اول بوئیم ما دو حم داریم، یعن شارع دو جعل
دارد: ی واقع و ی ظاهری. هرچند طبق تعریف که برای حم ظاهری بیان شده، حم ظاهری متأخر از حم واقع است؛
برای اینه مگوئیم حم ظاهری یعن حم که شما در ی موضوع اگر ش کردید بر حم واقع آن موضوع، شارع این
حم را به عنوان حم ظاهری جعل کرده است؛ پس، هرچند حم ظاهری از حم واقع متأخر است، اما بالأخره روی بیان

آقایان دو جعل و دو حم است. 

ر مجالشود، دیم ظاهری مم ظاهری نداریم، و مسامحتاً در کلمات تعبیر به حچیزی به نام ح وید اصلاب اما اگر کس

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


برای بحث جمع بین حم واقع و ظاهری نیست. و عجیب این است که برخ از اصولیین ـ عرض کردم که این بحث از
بحثهای است که در کلمات خوب منقح نشده است ـ آمدند راههای جمع بین حم واقع و ظاهری را ذکر کردند و در تمام
اینها خدشه کردند؛ مع ذل حم ظاهری را هم قبول دارند. شما اگر در تمام راههای جمع بین حم واقع و ظاهری خدشه

مکنید، پس باید در اساس وجود حم به نام حم ظاهری تردید کنید! مرحوم آشتیان در حاشیه رسائل از این گروه است.

ایشان پنج راه برای جمع بین حم ظاهری و واقع ذکر مکند، و در همه راهها نیز خدشه کرده و مگوید با استاد خودمان
شیخ اعظم انصاری(قدس سره) برای حل این اشال خیل مذاکره کردم، اما با اینه دو راه از این راهها مربوط به خود شیخ

است، مفرماید مرحوم شیخ برای من راه را ذکر نرد که من را قانع کند و جواب از اشال باشد. باید به ایشان گفت شما که
قانع نشدید، بیائید در اساس وجود حم به نام حم ظاهری تردید کنید. لذا، به همین جهت، بعض از بزرگان که راههای جمع

بین حم واقع و ظاهری را نپذیرفتند، گفتند ما اصلا حم به نام حم ظاهری نداریم.

از آن جمله، مرحوم محقق شاهرودی، مرحوم سید محمود شاهرودی(رضوان اله علیه) در کتاب نتایج الافار در صفحه 9 از
جلد 4 است که مفرمایند فلیس ف البین حم ظاهری حت یجمع بینه وبین الواقع. این ی مطلب. و ی از اشالات و
نواقص اصول که امروز در دست ما هست این است که بحثهای کاملا مرتبط به هم در یجا جمع نشده و در قسمتهای

مختلف به مناسبتهای مختلف بحث شده است؛ و ی از این بحثها همین بحث حم واقع و ظاهری است. 

بررس مجعول در باب امارات و اصول عملیه

بحث دوم این است که گفتهاند مجعول در باب امارات و اصول عملیه چیست؟ که در جلسه گذشته این را توضیح دادم. عرض
کردیم مجعول در باب امارات و اصول عملیه پنج نظریه دارد.

نظریه مرحوم شیخ انصاری و مرحوم اصفهان

طبق نظریهی مرحوم شیخ که مگوید مجعول همان مؤدی است، وقت شارع خبر واحد را حجت قرار داده، یعن مؤدای این
خبر را به عنوان حم ظاهری قرار داده است. خبر واحد مگوید نماز جمعه، مثلا، واجب است؛ و فرض کنید در لوح محفوظ،

نماز جمعه در زمان غیبت حرام است؛ آن وقت شیخ اینجا دنبال این مافتد که چه کنیم؟ ی حم واقع، ی حم ظاهری؛
اگر به عنوان حم شد، حم، مبادی و مراتب مخواهد، مبادیاش همان ملاکاتش است، اگر بخواهیم بوئیم که شارع برای این
موضوع ی حم ظاهری جعل کرده است، مگوئیم مصلحتش کجاست؟ مفسدهاش کجاست؟ مصلحت ملزمهاش کجاست؟ و
از اینجا بود که مرحوم شیخ مسئلهی مصلحت سلوکیه را قائل شد. پس، مرحوم شیخ در باب امارات جعل مؤدی را قائل شد؛ و

مرحوم اصفهان جعل حجیت را قائل شد؛ و گفتیم طبق این دو مبنا، متوانیم بوئیم چیزی به نام حم ظاهری داریم.

نظریه مرحوم آخوند خراسان

اما طبق مبنای مرحوم آخوند که مگوید این امارات و طرق تماماً به عنوان منجزیت و معذریت مطرح است، ما حم ظاهری
نداریم؛ حم مماثل نداریم؛ جعل مؤدی نداریم؛ اگر این طریق با واقع مطابق در آید، منجز للواقع، و اگر مخالف با واقع باشد،

معذر است؛ ول دیر چیزی به نام جعل مؤدی نداریم. پس، طبق نظریهی مرحوم آخوند ما نباید اصلا حم ظاهری داشته
باشیم.



نظریه مرحوم محقّق نائین

بر اساس نظریهی مرحوم نائین که ایشان تفصیل داده و مگوید در خبر واحد ی مجعول داریم؛ و در اصول محرزه (مثل
استصحاب) مجعول دیری داریم؛ در اصول غیر محرزه (مثل برائت) که ما هنام که وارد بحث اصول عملیه بشویم، این

بحث را مطرح خواهیم کرد که تقسیم اصول به محرزه و غیر محرزه که از زمان مرحوم نائین به بعد آمده درست است یا نه؛
ایشان این مبنا را بنیان گذاشتهاند و به اصول محرزه، اصول تنزیلیه مگوید و اصول غیر محرزه را اصول غیرتنزیلیه مگوید.

البته بحث مفصل اینها را بعداً بیان خواهیم کرد و الآن فقط به مبنای ایشان اشاره مکنیم. مرحوم نائین در باب امارات
شارع این را طریق إل ت در اثبات را قائل شده است، یعنت و وسطیکه مثل خبر واحد است، شارع، طریقی فرماید: آنجایم
الواقع و مسقط برای واقع قرار داده است؛ پس، اگر طریق شد، ما دیر نمتوانیم بوئیم حم است؛ این خودش چیزی نیست؛

این خودش دارای ی ملاک و مصلحت ملزمه نیست؛ شارع مفرماید به این خبر واحد عمل کن، و این را طریق إل الواقع
قرار داده است.

رسد یم ظاهری نداریم. عبارات ایشان نیز در اینجا به نظر مح الواقع است، روی مبنای مرحوم نائین پس، اگر طریق إل
م الظاهری لیس أمراً مقابلافرماید: فإنّ الحمقداری ناسازگاری دارد؛ ایشان در صفحهی 208 از جلد 3 فوائد الاصول م

م واقعم بیشتر نداریم و آنهم حح نیست، ما ی م واقعم مستقل در مقابل حح م ظاهری یح اصلا ، م الواقعللح
است؛ بعد در سطر بعد مفرماید بل الوجه ف کون الشء حماً ظاهریاً که باید بوئیم این را دیر مسامحتاً بیان کردند، إنّما

هو لمان أنّه موصل إل الواقع ، یعن همان طریقیت. از مرحوم نائین سؤال مکنیم شارع در باب خبر واحد چه کرده است؟
مفرماید شارع خبر واحد را طریق به واقع قرار داده، و دیر خودش چیزی نیست.

مرحوم شیخ فرمود خبر واحد برای انسان جعل مؤدی مکند؛ یعن شیخ مفرماید خبر واحد که گفت نماز جمعه واجب است،
گویند؛ نائینران این را نمدی وجوب نماز جمعه ظاهری برای شما درست کرد؛ ول الآن شارع با همین خبر واحد ی

مگوید این خبر طریق إل الواقع است و خودش چیزی نیست.

م ظاهری داشته داشتیم. در اصول محرزه مثل استصحاب نیز به مرحوم نائینبه نام ح مپس، روی این مبنا، ما نباید ح
عرض مکنیم شارع در اینجا چه کرده است؟ شارع که مفرماید نقض یقین به ش حرام است ـ لا تنقض الیقین بالش ـ آیا

شارع با استصحاب مخواهد ی حم ظاهری برای ما درست کند؟ آیا شارع مخواهد بوید اگر به ی چیزی قبلا یقین
داشت، مثلا یقین داری در زمان معصوم علیه السلام نماز جمعه واجب بوده است، الآن نیز در زمان غیبت واجب است؟ آیا

استصحاب مآید ی وجوب نماز جمعه به نحو وجوب ظاهری برای ما درست مکند؟

مرحوم نائین مفرماید: نه؛ مگوئیم پس استصحاب چه مکند؟ تعبیر ایشان در صفحه 208 از جلد سوم فوائد الاصول این
است که: المجعول ف الاصول المحرزة هو البناء العمل عل أحد طرف الش عل أنّه هو الواقع ، شارع در استصحاب

مگوید بنای عمل خودت را (یعن در مقام عمل) در ی از دو طرف ش، بر همان بذار، قبلا یقین داشتیم به وجوب نماز
جمعه و الآن ش داریم، استصحاب مگوید بنای عمل خودت را بر همان وجوب که ی از دو طرف ش است بذار و به

طرف دیر (عدم وجوب) توجه نن و آن را کالعدم بدان. 

پس، در استصحاب نیز کاری را در مقام عمل انجام مدهیم و چیزی به نام حم ظاهری نداریم؛ این در اصول عملیه محرزه.
ایشان مفرماید: فالمجعول بالاصول التنزیلیة که همان محرزه است لیس أمراً مغایراً للواقع بل الجعل الشرع إنّما تعلق

بالجری العمل عل المؤدی عل أنّه هو الواقع . ایشان در ادامه مآیند سراغ اصول غیر محرزه، و مگویند اصول غیر محرزه
نیز به همین صورت است، یعن بنای عمل بر ی از دو طرف ش است؛ منته در اصول غیر محرزه مثل برائت، طرف مقابل



کالعدم قرار داده نمشود و با حفظ ش است؛ یعن اگر الآن به برائت عمل مکنم هنوز به صورت شاک باقام. پس، نتیجه
این شد که بر اساس مبنای مرحوم نائین که ایشان بین امارات، اصول محرزه و اصول غیر محرزه فرق مگذارد، باز هم هیچ

ی از اینها دارای حم ظاهری نیست. این مبنای چهارم.

نظریه مرحوم امام خمین

مبنای پنجم در مجعول، همان مبنای امام(رضوان اله علیه) است که مفرماید: ما اصلا مجعول در باب امارات و اصول عملیه
نداریم. شارع این طرق عقلاییه را امضاء کرده است؛ خبر واحد ثقه طریق عقلای است که شارع آن را امضاء کرده است، اما

مجعول در این باب نداریم.

نات تمیل بحث

پس، اگر کس در همین دو بحث دقت کند ـ ی بحث جمع بین حم ظاهری و واقع ، ی هم بحث مجعول در امارات و
اصول عملیه ـ تا اندازهای به این نتیجه مرسد که ما چیزی به نام حم ظاهری نداریم، لااقل روی بعض از مبان. اما برای

تمیل مطلب نات را ذکر مکنیم. دو نته وجود دارد که این دو نته بسیار مهم است؛ نته اول که بسیار مهم است و دیر
مجال باق نمگذارد بر اینه کس بتواند حم ظاهری و واقع را با هم جمع کند، این است که مگوئیم در مرتبه حم

ظاهری، حم واقع موجود است؛ ول در مرتبه حم واقع، حم ظاهری موجود نیست.

مگوئیم ی حم واقع داریم که  علم و جهل و ش در آن دخالت ندارد و در لوح محفوظ ثبت است، در این مرتبه، چیزی به
نام حم ظاهری نداریم؛ اما در مرتبهی حم ظاهری؛ در این مرتبه که خبر واحد مگوید نماز جمعه واجب است، سوال این

است که آیا در این مرتبه، حم واقع موجود است یا نه؟ معلوم است که موجود است. الآن که شما ش در حم ظاهری
دارید، در مرتبه حم واقع، حم ظاهری برایتان موجود است؛ وقت حم واقع موجود شد، چطور متوانید جمع کنید؟

در مرحله حم ظاهری، یعن همین حالا که شما در حم واقع ش دارید و روایت مگوید نماز جمعه واجب است، همین
حالا در لوح محفوظ هم آمده است که نماز جمعه در زمان غیبت حرام است، و هر دو حم هر دو هست. پس، این ی نته

خیل مهم است و در ذهن شریفتان بسپارید که در مرتبه حم واقع، حم ظاهری نیست؛ اما در مرتبه حم ظاهری، حم
م ظاهری فعلاست و ح شأن م واقعوئیم در همین مرحله، حکند؛ یا باید بل ممش هست؛ و این، جمع را خیل واقع

است که شیخ انصاری فرمودند، یا به قول مرحوم آخوند بوئیم هر دو حم فعل هستند، منتها ی فعل من جمیع الجهات است
و دیری فعل من بعض الجهات است. 

ول نته اساس این است که در مباحث، همیشه بزناهها و مباحث و حرفهای کلیدی را ببینید کجاست؟ ی همین است که
گفتیم. نته دوم که کلیدی است، این حرف است که مگوئیم حم ظاهری را معنا بفرمایید؟ مفرمایید حم ظاهری آن

حم است که شارع به عنوان جعل ثانوی جعل فرموده است؛ زمان که شما ش در حم واقع داشته باشید، شارع مگوید
اگر در حم واقع ش دارید، من این حم را برایتان به عنوان حم ظاهری جعل کردم. مثلا در استصحاب، استصحاب

مگوید نماز جمعه واجب است؛ در زمان حضور معصوم واجب بوده، الآن هم واجب است. خبر واحد هم مگوید واجب
است.

حالا ی مطلب که همه کسان که حم ظاهری را قبول کردند، مگویند این حم ظاهری عند عدم انشاف الخلاف است؛



مگوئیم این حم ظاهری تا چه زمان به درد ما مخورد؟ مگویند تا زمان که کشف خلاف نشده باشد. همه حرفها
همینجاست ـ اینجا را خوب دقت کنید که اگر این را فهمیدید به خودتان امیدوار باشید ان شاء اله ـ مگوئیم «عند انشاف

الخلاف» یعن چه؟ گاه در کلمات و عبارات، بزرگان حرفهای را ردیف مکنند، اما اگر انسان دقت کند، مبیند که خیل جای
سؤال دارد. شاید این مطلب زیاد به گوش شما خورده باشد که حم ظاهری، حم است که قابل للعمل است ما لم ینشف

الخلاف؛ مگوئیم «ما لم ینشف الخلاف» یعن چه؟ یعن شما تا حالا در حم واقع ش داشتید و شارع آمده برای شما این
حم ظاهری را قرار داده است؛ یعن اگر ش در حم واقع پیدا نردیم و علم پیدا کردیم؛ انشاف الخلاف یعن علم پیدا

کردیم. 

شما وقت علم پیدا کردید به حم واقع، مگوئید چیزی به نام حم ظاهری ندارد. سؤال این است که شما حم ظاهری را مقید
کرده و مگوئید ارزش این حم ظاهری تا زمان است که لم ینشف الخلاف ، وقت کشف خلاف شد ـ یعن به حم واقع قطع

م واقعدر ح شما از اول که آمدید ش الش این است که پس، اصلاگوئیم اشخورد. ما مپیدا کردید ـ این به درد شما نم
را به عنوان موضوع حم ظاهری قرار دادید، خود این محل اشال است؛ تعریفتان محل اشال است؛ برای اینه قید «ما لم

ینشف الخلاف» ، سر از تبدّل موضوع در مآورد؛ یعن موضوع عوض مشود.

شما در احام واقعیه تبدّل موضوع دارید، مگوئید نماز چهار رکعت للحاضر، نماز دو رکعت للمسافر؛ اینجا بحث تبدّل
موضوع است، یعن اگر شما در وطن بودید و به سفر رفتید، موضوع عوض مشود؛ در وطن دو حم ندارید و در سفر هم دو

حم ندارید، تبدّل موضوع است. اینجا هم نباید دو تا حم داشته باشیم، مگوئید إذا شت ف الحم الواقع، حمش این
است؛ اما إذ انشف الخلاف وعلمت بالحم الواقع حم این است. پس، این معنایش آن است که در اینجا که علم به علم

واقع پیدا مکند و انشاف خلاف مشود، معقول نیست و چیزی به نام حم ظاهری داشته باشیم، و این از باب تبدّل موضوع
است. 

و خلاصه اشال این است که شما آمدید ش را در موضوع حم ظاهری قرار دادید و مگوئید این تا زمان است که «لم
ینشف الخلاف»؛ اگر مقیدش کردید، این مشود تبدّل موضوع، وقت تبدّل موضوع شد، نتیجه این است که موضوع واحد

دارای دو حم نیست. شما زمان متوانید بوئید که ما ی حم واقع داریم و ی حم ظاهری که موضوع واحد فرض کنید.

وقت مگوئید الحم ینقسم إل الواقع والظاهری ، آیا در دو موضوع مگوئید یا در ی موضوع؟ در ی موضوع است؛ در
ونه یبینید که چشود تبدّل موضوع. پس، مکند و مشف الخلاف» مسئله را تبدیل به دو موضوع مکه قید «ما لم ین حال
مطلب در باطن خودش دچار اشال مهم است؛ و این قویترین اشال بر حم ظاهری است که عرض کردم شاید فهمش نیاز

به دقت دارد.
و صلّ اله عل سیدنا محمد و آله الطاهرین.


