
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۰۳ خرداد ۱۳۸۸

حجيت خبر واحد
جلسه 106 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بررس نظر مرحوم آخوند در دلیل سوم مقدّمه سوم از مقدّمات انسداد

مقدّمهی سوم از مقدّمات انسداد این بود که اهمال در امتثال تالیف جایز نیست. عرض کردیم سه دلیل برای این مقدّمه ذکر
شده است که مرحوم آخوند در کفایه دلیل اول و دوم را پذیرفتهاند؛ اما دلیل سوم را نپذیرفتهاند؛ همچنین ملاحظه نمودید که در

نظر ما، هم دلیل اول و هم دلیل دوم، قابل مناقشه است. دلیل سوم که مرحوم آخوند آن را نپذیرفته، این است که بوییم دلیل
عدم جواز اهمال تالیف این است که علم اجمال به تالیف داریم. مرحوم آخوند مگوید علم اجمال در اینجا منجزیت ندارد؛
چرا که به بعض از اطراف آن اضطرار داریم؛ یعن نسبت به موهومات و مشوکات اضطرار داریم ـ چرا که انجام اینها، این
که انسان همه تالیف موهومه و مشوکه را واجب باشد که انجام دهد، موجب عسر و حرج مشود. ـ و اضطرار به بعض از

اطراف، منجزیت را از بین مبرد؛ لذا، مفرمایند این علم اجمال منجزیت ندارد. به دنبال این مطلب، مواجه با این اشال
مشوند که اگر علم اجمال منجزیت نداشته باشد، دیر مخالفت قطعیه نباید حرام باشد؛ و شارع نباید ما را بر مخالفت مؤاخذه

کند؟

چرا که مؤاخذه در این صورت، مؤاخذه بلا بیان مشود؛ و عقل، عقاب و مؤاخذه بدون بیان را قبیح مداند. زمان که شمای
مرحوم آخوند علم اجمال را منجز نمدانید، بدین معناست که بیان نداریم؛ معنایش این است که اگر مخالفت شد، شارع نتواند

عقاب کند. البتّه، اساساً اشال دیری هم در اینجا موجود است و آن این که: ما که مگوییم علم اجمال منجز است، این در
اطراف شبهه محصوره است؛ و در شبهه محصوره مگوییم علم اجمال منجز است؛ اما در ما نحن فیه که شبهه غیر محصوره
ی ،دهند که در این مسأله غیر از علم اجمالال جواب مز نیست. مرحوم آخوند در اینجا از اشمنج ر علم اجمالاست، دی
علم دیری هم داریم؛ و آن علم به اهتمام مولا به مراعات تلیف است؛ که این علم به اهتمام، علم تفصیل است. مرحوم آخوند
مفرماید: ما که علم اجمال را کنار گذاشتیم، سراغ این علم تفصیل مرویم. از این علم تفصیل به برهان لم کشف مکنیم
علاوه بر اجمال و تفصیل در این است که علم اجمال با علم تفصیل که احتیاط در نظر شارع واجب است. (فرق علم اجمال

برای انسان وجوب احتیاط عقل مآورد؛ یعن عقل مگوید در هر موردی که انسان علم اجمال داشته باشد، احتیاط بر او
واجب است و باید احتیاط کند؛ اما علم تفصیل به اهتمام شارع، وجوب شرع احتیاط را مآورد؛ شارع مگوید که در اینجا

احتیاط واجب است.) لذا، مرحوم آخوند مفرماید: احتیاط شرع اقتضا مکند که ما امتثال تالیف را انجام دهیم. این
خلاصه بیان مرحوم آخوند بود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اشالات مرحوم محقّق اصفهان بر کلام مرحوم آخوند

مرحوم محقّق اصفهان در صفحهی 273 از جلد 3 کتاب  نهایة الدرایة سه اشال بر کلام مرحوم آخوند وارد مکند. اشال
اول این است که مفرماید اگر این علم به اهتمام مولا به رعایت تالیف بتواند و صلاحیت داشته باشد که به برهان لم کشف

ت واقع برسید. مرحوم اصفهانخواهید به منجزیتازه م کند، شما بعد از وجوب احتیاط شرع از وجوب احتیاط شرع
مفرماید چرا راه را دشوار مکنید و مپیچانید؟ مستقیم بویید علم به اهتمام منجز است. بویید وقت علم داریم که شارع

نسبت به مراعات تالیف اهتمام دارد، همین علم به اهتمام، صلاحیت برای بیانیت نسبت به واقع دارد. عبارت ایشان این است:
«إذا کان العلم بالاهتمام صالحاً للشف عن وجوب الاحتیاط شرعاً، کان صالحاً لتنجیز الواقع من دون جعل الاحتیاط

شرعاً». مناقشه استاد در اشال اول مرحوم اصفهان: به نظر مرسد که در این کلام مرحوم اصفهان مناقشهای وجود داشته
باشد. ما به مرحوم اصفهان عرض مکنیم که در علم به اهتمام شارع راهها و احتمالات متعدّد وجود دارد. ی احتمال این

است که بوییم شارع وقت به مراعات تالیف اهتمام دارد، همین اندازه که ده درصد تالیف را انجام دهیم، عبد مطیع و ممتثل
مشویم. اما ی راه دیر این است که برای ما احتیاط واجب شود. در راه اول، واقع برای ما منجز نمشود؛ اما در راه دوم

واقع منجز مشود. یعن وقت مگوییم در تمام منظومهی تالیف که شارع دارد، علم داریم که شارع به مراعات تالیف اهتمام
دارد و اگر بخواهیم تالیف واقعیه تماماً برای ما منجز شود، هیچ راه غیر از جعل وجوب احتیاط شرع ندارد. شارع بوید تو
که مدان امتثال تالیف برای من اهمیت دارد، من شرعاً احتیاط را بر شما واجب مکنم. لذا، این اشال اول، اشال واردی

نیست.

اشال دوم که مرحوم اصفهان بیان مکند، این است که مفرماید: مراد شما از احتیاط شرع، احتیاط تام است یا احتیاط
ناقص؟ اگر مرادتان احتیاط تام باشد، احتیاط تام دو طرف دارد؛ ی، حرمت مخالفت قطعیه؛ و دو، وجوب موافقت قطعیه.

مرحوم اصفهان مگوید اگر مرادتان این احتیاط باشد، با مطلب که بعداً در مقدّمه چهارم انسداد بیان مشود که احتیاط تام یا
ممن نیست (عقلا امان ندارد)، یا واجب نیست و یا جایز نیست، مخالفت دارد. و اگر مرادتان احتیاط ناقص است، یعن فقط
حرمت مخالفت قطعیه دارد، در این صورت، با مسل خود شمای مرحوم آخوند سازگاری ندارد؛ چرا که شما قائل هستید که

در احتیاط، هم مخالفت قطعیه حرام است و هم موافقت قطعیه لازم است. و به نظر ما، این اشال، اشال واردی است.

اشال سوم مرحوم اصفهان این است که مفرماید: بالاخره در این مقدّمه سوم، وقت مسأله روی وجوب احتیاط مآید، دیر
مجال برای مقدّمه چهارم باق نمماند. در مقدّمه چهارم که ان شاء اله خواهیم گفت، بیان مکنیم: حال که اهمال تالیف
جایز نیست، یا باید تقلید کنیم، یا قرعه بیندازیم، یا به اصول عملیه عمل کنیم، یا احتیاط کنیم. مقدّمه چهارم تردید در طرق

امتثال است. هنام که در این مقدّمه مگویید شارع احتیاط را شرعاً واجب کرده است، یعن دیر تقلید، قرعه، اصول عملیه
معنا ندارد و فقط احتیاط است. این اشال نیز انصافاً وارد است بر کلام مرحوم آخوند. مرحوم اصفهان بعد از بیان این سه

اشال بر کلام مرحوم آخوند، مفرماید: فالتحقیق أنّ عدم جواز اهمال الامتثال چون در این مقدّمه دعوا سر این است که چرا
اهمال جایز نیست لیس من ناحیة منجزیة علم الاجمال من حیث حرمة مخالفة القطعیة این که اهمال جایز نیست، به خاطر این

که علم اجمال برای ما حرمت مخالفت قطعیه مآورد، نیست. ولا من حیث وجوب الاحتیاط شرعاً من تل الحیثیة از این
ناحیه که بوییم شرعاً احتیاط واجب است، چون شارع هم مخالفت قطعیه را جایز نمداند نیز نیست. بل عدم جواز اهمال

الامتثال المعلوم بالضرورة هو الجامع بین الامور المحتملة هناک مفرماید: اموری در اینجا هست، یا در همه تالیف احتیاط
کنیم؛ یا برویم سراغ اصول مثبتهی تلیف؛ ویا عمل به مشوک و موهوم کنیم؛ ویا عمل به ظن کنیم. قدر جامع بین این امور آن

است که اهمال جایز نیست. یعن محتملات داریم و قدر جامع اینها آن است که اهمال جایز نیست. ایشان مفرماید: مقدّمه
م، یعنفّل ابطال احتمال سوم است؛ و مقدّمه پنجم متل و دوه خواهیم خواند ـ موجب ابطال احتمال اوچهارم ـ که ان شاء ال

عمل به مشوک و موهوم است؛ در نتیجه، صورت چهارم که عمل به ظن است، تعین پیدا مکند.



مناقشه در نظر مرحوم اصفهان و نظر استاد محترم

مدّعا در مقدّمه سوم، عدم جواز اهمال تالیف است. ما در اجماع مناقشه کردیم؛ هرچند مرحوم آخوند و شیخ آن را پذیرفتند.
در خروج از دین نیز مناقشه کردیم. رسیدیم به علم اجمال به عدم جواز اهمال تلیف، در اینجا یا باید علم اجمال را دلیل قرار

دهیم و یا علم به اهتمام را. اشال که بر کلام مرحوم اصفهان وارد است، این است که این محتملات بعد از آن است که مقدّمه
سوم تمام شود. شما قبل از آن که مقدّمه سوم تمام شود، از قدر جامع بین محتملات دلیل آوردید بر این مقدّمه سوم؛ و این

نمشود. به نظر مرسد که بهترین بیان آن است که بوییم عدم جواز اهمال تالیف ی امر ضروری است. به اجماع، خروج
از دین، علم اجمال تمس ننیم؛ علم به اهتمام شارع را نیز مطرح ننیم. بالاتر از همه اینها، عدم جواز اهمال امر ضروری

است. مولای داریم که مولویت او برای ما بالضروره رعایت تالیفش را برای ما مآورد؛ و عدم رعایت تالیف مولا، ما را از
زی عبودیت خارج مکند. دیر نیازی به قدر جامعگیری از عناوین مطرح در مقدّمات بعد نداریم. و تعجب است از مرحوم

اصفهان که از عناوین مطرح در مقدّمات بعد قدر جامع مگیرد و آن را دلیل برای مقدّمه سوم قرار مدهد. پس، با این بیان ما
ـ اهمال در تالیف بالضروره جایز نیست ـ مقدّمه سوم تمام مشود. وصلّ اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین. 


