
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 2 »

در تاریخ ۲۷ اردیبهشت ۱۳۸۸

کتاب البیع
جلسه 104 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

اشال اول بر کلام محقق اصفهان(ره)

عرض شد که برخ از مشایخ ما، بر فرمایش محقق اصفهان(ره) سه اشال وارد کردهاند. اشال اول این است که این بیان، هم
با مبنای خود محقق اصفهان(ره) در باب وضع و حقیقت وضع سازگاری ندارد، و هم با سایر مبان که بزرگان در باب وضع
قائل هستند. محقق اصفهان(ره) وضع را که عبارت از «جعل اللفظ علامة للمعن» است، ی امر اعتباری مداند. ایشان در

باب وضع مفرماید واضع، لفظ را بعنوان علامت برای معنا اعتبار مکند. آناه در بیان اشال در اینجا بر محقق اصفهان(ره)
مفرماید شما انشا را «ایجاد المعن بالوجود الجعل» قرار دادید، وقت إنشاء را تفسیر کردید، مگویید معنا؛ وجود تنزیل و

وجود جعل لفظ است، جعل نیاز به وضع دارد، و وجود جعل محتاج به وضع است. یعن واضع باید لفظ را بعنوان وجود برای
معنا قرار دهد.

ایجاد حقیق امر اعتباری است، اما اینجا انشا را ی گویید وضع، یال این است که شما در باب وضع مآن وقت اش
،است، و ایجاد جعل ایجاد جعل ،است، و این ایجاد حقیق گویید انشا، ایجاد حقیقیف الجمع بینهما؟!! اینجا مدانید. فم

وضع مخواهد. در باب وضع گفتید وضع، ی امر اعتباری است. عمده تلاش محقق اصفهان(ره) این بود که إنشا را از مقوله
ایجاد و وجود توین قرار دهد، در حال که مفرماید این وجود چون وجود جعل است، جعل نیاز به وضع دارد و شما
خودتان برای وضع، ی معنای اعتباری کردید. وضع که ی معنای اعتباری دارد، چطور ی إنشا توین از او درست

مشود؟!! بعد در آخر اشال فرمودهاند بله، ی حرف فلاسفه دارند، مثلا مرحوم ملا هادی سبزواری(ره) هم در منظومه دارد،
که برای وجود، أنحاء اربعه درست مکنند؛ «وجود خارج»، «وجود ذهن»، «وجود لفظ» و «وجود کتب». ایشان

مفرمایند ما این تقسیم فلاسفه را قبول نداریم، بله وجود منحصر به همان وجود خارج و ذهن است. در نتیجه بوییم إنشاء
ی ایجاد توین و حقیق است. این حرف درست نیست.

جواب استاد از اشال اول

به نظر ما این اشال، اشال واردی نیست. چرا که کلام محقق اصفهان(ره) در اینجا ارتباط به وضع ندارد. محقق
اصفهان(ره) در اینجا از راه استعمال وارد شده است و مفرماید إنشا ی وجه از وجوه استعمال است، یعن ی نوع

استعمال است. استعمال هم عبارت از «ایجاد المعن باللفظ» است. شما با لفظ ی معنای را ایجاد مکنید. به نظر ما در
فرمایش استادمان بین مسئله وضع و مسئله استعمال خلط شده است. آنچه که در کلام محقق اصفهان(ره) هست، مسألهی

استعمال است. اگر در عبارت محقق اصفهان(ره) دقت شود، ایشان مفرمایند إنشا و اخبار، دو نوع از وجوه استعمال هستند

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


و در استعمال لفظ مآید و معنا را ایجاد مکند.

وقت که لفظ، معنا را ایجاد کرد، در باب استعمال اسم این را ایجاد توین مگذارد. ی نوع ایجاد است. پس أصلا کاری به
وضع ندارد. ممن است ما وضع را ی امر اعتباری بدانیم، اما بوییم استعمال، ی امر حقیق است. با لفظ، معنا ایجاد

مشود، همان معنای که واضع هم اعتبار کرده است. بوییم این هم ی نوع وجود است. لذا خلط شده است. نته دوم این
است که أصلا در کلام محقق اصفهان(ره) وجود جعل نبوده است. و ما تعجب مکنیم که ایشان از کجا عنوان وجود جعل را
آوردهاند؟ کلمات محقق اصفهان(ره) واقعا بسیار دقیق است. ایشان معنا را وجود تنزیل لفظ مداند، اما وجود جعل نمداند.
وجود اگر وجود جعل شد، اعتباری مشود. چون جعل یعن اعتبار. اما ایشان مفرمایند ی وجود است که ینسب ال اللفظ

بالذات و ال المعن بالعرض، معنا وجود تنزیل لفظ است، اما وجود جعل نیست که ما بوییم اگر وجود جعل شد، جعل
نیاز به وضع دارد. شما هم در باب وضع فرمودید وضع ی امر اعتباری است.

پس ما دو اشال بر ایشان داریم؛ اشال اول این است که بین مسئله استعمال و وضع خلط فرمودید، محقق اصفهان(ره) در
مسأله استعمال بحث کرده است. اشال دوم این است که ایشان اصلا بحث وجود جعل را مطرح نرده است. من چند بار
عبارت محقق اصفهان(ره) را دیدم، حت یجا هم کلمه جعل ندارد. وجود تنزیل دارد، تعبیر به وجود تنزیل دارد، اما وجود

،فرق وجود دارد، فرقش همین است که عرض کردیم؛ به نظر ایشان وجود تنزیل و وجود جعل ندارد. بین وجود تنزیل جعل
وجود حقیق است، ایشان وجود انشای را ی از مصادیق وجود حقیق مداند و مگوید همانطور که وجود خارج و وجود
وینرا مصداق وجود ت است. وجود تنزیل هم از مصادیق وجود حقیق هستند، وجود انشای از مصادیق وجود حقیق ذهن

و حقیق مداند. ایشان اصلا کاری به وجود جعل ندارد. درست نقطه مقابل کلام محقق اصفهان(ره) است. ایشان وجود
انشای را وجود حقیق مداند. لذا مگوید با إنشاء، این وجود انشای هم موجود مشود. پس صحبت از وجود جعل نیست.

اشال دوم بر محقق اصفهان(ره)

اشال دوم این است که ما بر فرض اینه قبول کنیم انشا، ایجاد معنا به وجود جعل است؛ اما ما ی موارد انشاء داریم که آن
إنشاء، سبب برای چیزی واقع نمشود. مثال مزنند به بیع سفیه؛ کس در بیع سفیه، اعتباری نمکند. اگر سفیه معامله را انجام

داد، اعتباری وجود ندارد. به نظر شما فقط ایجاد انشای است. یا اینه خود سفیه، ی امری را اعتبار مکند، خود سفیه
مگوید من دارم مال خودم را به غیر تملی مکنم، اعتبار هم مکنم. بر فرض اینه ایشان مفرماید ما بپذیریم إنشا، عبارت
از ایجاد معنا به وجود جعل است، در این مورد بیع سفیه، محقق اصفهان(ره) چه مگوید؟ اشال ایشان این است که در بیع

سفیه، خود سفیه اعتبار مکند، اما عقلاء و شارع قبول نمکنند. روی کلام شما باید بوییم غیر از ایجاد انشای، هیچ چیز
دیری وجود ندارد، خود سفیه هیچ اعتباری نرده است.

جواب استاد از اشال دوم

در این اشال هم ما مناقشه کردهایم. مناقشهاش این است که ایشان ی از کارهای که در این تحقیق انجام داد، تفی بین
إنشا و إعتبار است. یعن گاه انشا هست و اعتبار هم هست، و گاه انشا هست و اعتبار نیست، گاه انشا مآید و اعتبار هم

،و سفیه، که در بیع صب انشا هست اعتبار نیست، مثل بیع صب دهند، گاهکه مردم انجام م آید. مثل معاملات رایجم
ایجاد انشای هست، اما اعتبار نیست. دقت کنید؛ در این بحث تفی بین إنشا و اعتبار، نته و بزناه اصل کلام مرحوم

اصفهان(ره) این است که مفرمایند ما باید در الفاظ عقود و ایقاعات، در انشائیات، بین انشا و اعتبار تفی کنیم. اگر در
ذهنتان باشد، بعد از تفی، ایشان فرمود آنچه که معلق است، ظاهرا انشا است، اما واقعا اعتبار معلق است. که ما مفصل



توضیح دادیم. فعلا نمخواهیم بوییم درست هست یا نه، ول مخواهیم بوییم شما که بر محقق اصفهان(ره) اشال مکنید
که در بیع سفیه، عقلا اعتبار نمکنند، خوب اعتبار ننند؛ این نظریه ایشان را از بین نمبرد. نظریه اصفهان(ره) این است که

در بیع سفیه هم ایجاد انشای هست، در بیع صب هم ایجاد انشای هست، اما در آن اعتبار وجود ندارد.

اشال سوم بر محقّق اصفهان(ره)

در اشال سوم فرمودهاند «ایجاد الشء بالوجود الجعل إنما یصح إذا کان الشء یمل وجود الحقیق»؛ فرمودهاند وجود
جعل در جای است که ی وجود حقیق در کار باشد و ما بخواهیم آن وجود حقیق را به وجود جعل ایجاد کنیم. خورشید در
که وجود حقیق ندارد و در وجودات کند. این مانعپیدا م وییم با کتابت و لفظ، وجود جعلدارد، ب وجود حقیق خارج ی

ال این است که امور اعتباری محض، چطور وجود جعلهم برایش تصور کنید. بعد اش توانید وجود جعلدارند، شما م
دارند؟ امور اعتباری محض؛ یا خود انشا کننده اعتبار مکند، یا دیری اعتبار مکند؟ یا مباشری است و یا تسبیب است؟ در

هر دو، ما باید بوییم این مصداق برای اعتبار است، چه جای که خود مباشر اعتبار مکند و چه آنجای که دیری اعتبار
مکند. آنطور که از ایشان در تقریرات آمده عبارتشان این است؛

«أما الامور الاعتباریة فلیس فیها إلا شیئان؛ الفعل المباشری و الفعل التسبیب و کلاهما صادران من المنشأ و الالتزام بأن
الفعل المباشری مصداق للتمیل الحقیق مدفوع، بل هو تملی حقیق تسبیب حیث سبب بعت التملی الحقیق الشرع و

من المعلوم استحالة ایجاد الوجود اللفظ بالوجود الجعل»؛ محقق اصفهان(ره) فرمود کس که ی انشای مکند، این انشا
مصداق برای تملی اعتباری حقیق است. اشال ایشان این است که این انشا، عین تملی اعتباری حقیق است، چرا

مفرمایند مصداق برای اوست، اصلا این خودش اعتباری حقیق است. تملی اعتباری حقیق است. 

جواب استاد از اشال سوم

این اشال سوم نیز وارد نیست. برای اینه ما عرض کردیم محقق اصفهان(ره) بین إنشا و اعتبار فرق گذاشته است. اگر
بوییم انشا و اعتبار ی است، این اشال سوم وارد است. بوییم این کس که مگوید «بعت»، این «بعت» یعن اعتبار

این انشا مصداق برای این اعتبار است و گاه اعتبار داریم، گاه انشا داریم، ی ری. اما اگر گفتیم یمال برای دی تملی
مصداق برای آن اعتبار، دیر مجال برای آن اشال باق نمماند. عرض کردم عمدهی مطلب اساس محقق اصفهان(ره)

تفی بین انشا و اعتبار است، که اصلا در این اشالات که بر ایشان ذکر شده است، به این جهت پرداخته نشده است. که حال
ما بررس خواهیم کرد که واقعا اینجا دو چیز داریم؛ أصلا ی إنشا داریم و ی اعتبار، ی اعتبار شخص داریم و ی اعتبار

عقلا داریم و ی اعتبار شارع داریم. ول محقق اصفهان(ره) این سن بنا را گذاشت که ما در این امور انشای، ی انشا داریم
و ی اعتبار داریم، و در این اشالات به این نته اساس توجه نشده و با عدم توجه به این نته، این اشالات در اینجا ذکر شده

است. این اشالات بر حسب تقریرات است که از ایشان به چاپ رسیده و همین اواخر هم چاپ شده است، و بر فرض است
که این درست باشد و مطلب، مطلب خود ایشان هم باشد.

لن این اشالات بر محقق اصفهان(ره) وارد نیست. و اما باید دید چه اشال بر محقق اصفهان(ره) وارد است؟! دقت کنید؛
این نات، نات مهم است؛ بحث انشا، حقیقت انشا، آثار انشا، که هم در مباحث اصول و هم در مباحث فقه بسیار مهم

است. الان ببینید محقق اصفهان(ره) از تفی بین انشا و اعتبار، مسأله ی تعلیق را در کجا قبول کرده و در کجا قبول نرده
است؟ آثار بسیار مهم دارد. و در اینه آیا با کتابت مشود عقد کرد یا نه، بحث حقیقت انشا مطرح است. در بحث حقیقت
وضع، بحث حقیقت انشا مطرح است. در حقیقت حم، بحث حقیقت انشا مطرح است. باید مقداری بر مبانای که در بحث



انشا وجود دارد احاطه پیدا کنید، که این نظریات و تحقیقات را به ذهن بسپارید و خودتان هم فر کنید که آیا درست است یا نه!

اشال اول استاد بر محقق اصفهان(ره)

اولین اشال که بر محقق اصفهان(ره) است این است که شما ی وجود انشای را اینجا قبول کردید که قبلا در بحث با
مرحوم آخوند(ره) در بحث موضوعٌله صیغه امر، آن را انار کردید. یادتان هست که قدما در صیغه امر مگفتند صیغه امر در

پانزده معنا استعمال مشود. مرحوم آخوند(ره) گفت صیغه امر در ی معنا و برای ی معنا وضع شده است، و آن «طلب
انشای» است. یعن قبل از آخوند(ره) هم کس این نظریه را نداشته است. نظر آخوند(ره) این بود که موضوعٌله صیغه إفعل؛

تشنه است به کس که کس آنجای است، یعن طلب حقیق به داع گاه ،ن این طلب انشایاست، ل «طلب انشای»
به داع طلب انشای است. گاه گوید طلب انشایرا هم که م دارد. آن لفظ گوید آب به من بده، در دلش هم طلب حقیقم
امتحان است، مثلا من نیاز به آب ندارم، بله مخواهم ببینم این شخص به حرف من گوش مکند یا نه؟ مگویم برو ی لیوان

آب بیاور. باز صیغه افعل، در طلب انشای است. در آنجای که به داع تهدید است، به داع هرچه که باشد، پانزده معنای که
قدما ذکر کرده بودند، مرحوم آخوند(ره) فرمود تمام اینها عنوان دواع را دارد. موضوعٌله صیغه افعل؛ «طلب انشای» است. به

آخوند(ره) مگفتیم طلب انشای یعن چه؟ فرمود طلب انشای یعن با این لفظ، طلب را ایجاد مکند؛ طلب، انشا و ایجاد
،کردیم آیا طلب انشایداریم. آن وقت آنجا از آخوند(ره) سؤال م طلب انشای داریم و ی طلب حقیق شود. لذا فرمود یم

وجود خارج است یا وجود ذهن است؟

سنخ و ی ؛ هم در حاشیه بر رسائل و هم در کفایه فرمود ی«طور من الوجود الحقیق ،فرمود «سنخ من الوجود الحقیقم
نوع از وجود حقیق است. یعن کس که گفت إفعل، الان مگوید وجود انشای موجود مشود. حالا اشال ما بر محقق

اصفهان(ره) این است که شما هم کلام مرحوم آخوند(ره) را نپذیرفتهاید. محقق اصفهان(ره) هم مثل مشهور گفته صیغه افعل
وضع شده برای بعث، برای مفهوم بعث یا مفهوم طلب، نه طلب انشای مفهوم طلب. چطور شما آنجا انار کردید، اینجا این
الال، اولین اشبپذیرید. این اش ه شما چیزی را بنام وجود انشایکنید این متوقف است بر اینکه برای انشا ذکر م بیان

آید یکه م ر کنید، ببینید آیا واقعا کسکنم تا روی آن فال دوم را عرض م(ره) وارد است. اشاست که بر محقق اصفهان
«بعت» را مگوید، ی انشا دارد و ی اعتبار دارد؟!! آیا تفی بین انشا و اعتبار، واقعا در این صیغ عقود، برای ما قابل قبول

هست یا نه؟ اگر تفی محقق اصفهان(ره) را قبول کنیم، آن آثاری را هم که بر آن بار کردهاند قبول مکنیم، و از همین جا
تحقیق در تعلیق هم إنشاءاله روشن مشود.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


