
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۲۶ اردیبهشت ۱۳۸۸

حجيت خبر واحد
جلسه 103 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ادامه بررس کلام مرحوم محقّق عراق در مقدّمات دليل انسداد

بيان نموديم نتيجه فرمايش مرحوم محقق عراق (اعل اله مقامه الشريف) اين شد كه اگر علم اجمال را به عنوان ي از
مقدمات دليل انسداد قرار دهيم، نتيجه تبعيض در احتياط است؛ و اگر اجماع و يا محذور خروج از دين را به عنوان مقدمه قرار

داديم، اما علم اجمال را مقدّمه قرار نداديم، نتيجه، يا مسئلهي حومت است و يا مسئلهي كشف است. چند اثر و نتيجه بر
فرمايش ايشان مترتّب بود كه آنها را بيان كرديم. آخرين نتهاي كه بايد ذكر شود، اين است كه همانطور كه پذيرش نظريه

كاشفيت مترتب است بر اين كه قول به حومت را ابطال كنيم، در كاشفيت هم صورتهاي وجود دارد. ايشان به دو نوع آن
اشاره مكند؛ يك نوعش اين است كه بوييم عقل كشف مكند شارع در چنين مواردي احتياط را به نحو شرع واجب كرده

است؛ و نوع دوم اين كه كشف كنيم ظن به نظر شارع حجيت و اعتبار دارد. مفرمايند اگر يك اصول بخواهد كاشفيت به نوع
دوم را قائل شود، يعن بوييم عقل كشف از اين مكند كه ظن در نظر شارع حجيت دارد، اين فرع از آن است كه كاشفيت به
كاف ه امتثال اجمالويد اجماع داريم بر اينب را ابطال كند. مثلا نوع اول را ابطال كند؛ بايد مسئلهي كشف از احتياط شرع

نيست. چون ما در احتياط دير امتثال تفصيل نداريم. در احتياط، امتثال كه ملّف انجام مدهد، اجمال است؛ يعن دو عمل
را انجام مدهيم اما نمدانيم كدام يك مصداق براي واجب است؛ و كدام يك مأموربه است. در هيچدام نمتوانيم قصد وجه

بنيم و آن را به قصد الوجوب معيناً انجام دهيم.

اگر كس بويد اجماع داريم كه امتثال اجمال كاف نيست و قصد وجه لازم است، اين گونه مطالب را بايد ذكر كند تا به
مسئلهي حجيت ظن شرع برسد. پس، اگر كس بخواهد بويد با دليل انسداد كشف مكنيم كه شارع ظن را حجت قرار داده

است، بايد قبلا وجوب احتياط شرع را ابطال كند؛ بايد حومت را ابطال كند؛ و همچنين تبعيض در احتياط را ابطال کند. تمام
اينها را بايد ابطال كند. و لذا، در آخرين كلام كه مرحوم عراق دارد، مفرمايند: المسالك أربعه بل خمسة مترتبة؛ مجموعاً پنج

ة الظن ومرجعيته فليف؛ 2ـ حجياسقاط الت ة الظن ومرجعيته فر است. 1ـ حجيدينتيجه هست که هر كدام مترتب بر ي
اثبات التليف بنحو الحومة؛ 3ـ مرجعية الظن ف مجرد وجوب العمل عل طبقه من باب الاحتياط؛ 4ـ مرجعية الظن ف جهة

الحجية والمنجزية 5ـ مرجيعته ف مقام اللمثبتية للتليف شرعاً. اينها عناوين است كه ايشان بيان مكنند؛ اما توضيحش همان
بود كه عرض كرديم. در تبعيض در احتياط، ظن مرجعيت دارد در اسقاط تليف؛ يعن اگر كس از راه علم اجمال وارد شد و
اثبات كرد تبعيض در احتياط را، معنايش اين است كه الظن مرجع وحجة ف اسقاط التليف . اگر كس حومت عقل را قائل
شد، معنايش اين است كه الظن مرجع ف اثبات التليف . اگر كس احتياط شرع را قائل شد، معنايش اين است الظن مرجع

ف اسقاط التليف شرع . اگر كشف از حجيت ظن را قائل شد، مشود الظن مرجع ف اثبات التليف شرع . اين خلاصه
فرمايش مرحوم محقّق عراق بود كه يك مقدارش را در جلسات گذشته گفتيم و مقداري را هم امروز بيان كرديم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مناقشه در کلام مرحوم محقّق عراق

حرف که در مقابل مرحوم عراق داريم اين است كه اگر در مقدمات انسداد، علم اجمال را قرار داديم، از شما مپرسيم با
وجود علم اجمال چرا نمتوانيم بوييم الظن حجة عقلا و چرا نمتوانيم بوييم الظن مثبت للتليف عقل ؟ ايشان گفتند براي

اينه خود علم اجمال منجزيت مآورد؛ و اگر بوييد الظن مثبت للتليف معنايش اين است كه يك تنجز جديد و دوم بيايد؛ در
حال كه المنجز لا يتنجز ثان . پس بايد بوييم تبعيض در احتياط است و بايد بوييم مرجعيت ظن در اسقاط التليف است.

جواب و پاسخ حرفشان اين است كه علم اجمال كه به عنوان مقدمه است، ما خود علم اجمال را و ذات علم اجمال را مقدمه
قرار داديم؛ يعن در مقدمات انسداد مگوييم علم اجمال داريم به اينه يسري تاليف فعليه در واقع داريم و دير كاري نداريم

كه اين علم اجمال منجز است يا نه. ما به وصف منجزيتش كاري نداريم. پس، ما ذات علم اجمال را به عنوان مقدمه قرار
مدهيم و نه علم اجمال با وصف منجزيت را؛ و در اين صورت، دير اين اشال كه مرحوم عراق بيان كردند، به وجود

نمآيد. اين مهمترين نتهاي است كه نسبت به كلام مرحوم عراق متوانيم بيان كنيم.

نتهي دوم اين است علم اجمال براي شما حرمت مخالفت قطعيه مآورد؛ يعن علم اجمال در مقدّمات انسداد به شما
مگويد حق نداريد با تاليف واقعيه مخالفت كنيد. اما حومت العقل بالظن براي شما موافقت قطعيه مآورد؛ يعن مگويد
اگر به تليف ظن كه ي از اطراف علم اجمال است، عمل كرديد، موافقت قطعيه كردهايد. پس هيچ منافات در اينجا نيست.

چرا شماي مرحوم عراق زحمت كشيديد و تلاش كرديد كه بفرماييد اگر علم اجمال بيايد، حومت العقل مرود كنار؟ ما روي
هر دو فرض با شما صحبت مكنيم. اگر علم اجمال بدون وصف تنجيز باشد كه مسئله روشن است و تنجيزي نيست تا بوييد

دو مرتبه منجز مشود. و ثانياً بر فرض بوييم علم اجمال با وصف تنجز در مقدمات قرار داده شده باشد، باز اين منجزيت
براي شما حرمت مخالفت قطعيه مآورد. مگويد اگر بخواهيد همه تاليف را ترك كنيد، اين براي شما حرام است؛ و الا براي
شما موافقت قطعيه امان ندارد. چرا که باب علم و علم منسدّ است. پس، علم اجمال مخالفت قطعيه را حرام مكند. عقل

هم مگويد اگر تليف براي شما ظن شد، در شرايط انسداد، قطع دارم كه اين تليف ظن براي شما منجز است؛ قطع دارم كه
اين ظن براي شما حجت است. پس عقل مآيد براي شما موافقت قطعيه را محقق مكند؛ و منافات با علم اجمال ندارد. ما تا

اينجا در مقدمات انسداد اين بحث را مطرح كرديم كه آيا علم اجمال به تاليف فعليه كه مرحوم شيخ فرموده لازم نيست به
عنوان مقدمه آورده شود و مرحوم آخوند فرموده بايد به عنوان مقدمه آورده شود، نتيجهاي كه ما گرفتيم اين است که وجود و

عدم اين مطلب خيل فرق ندارد؛ براي اين كه در مقدمهي سوم مگوييد اهمال تاليف جايز نيست؛ و اين متفرع بر آن است كه
ري را اضافه كنيم. بنابراين، به نظر ما حقر لازم نيست ما در اينجا بياييم مقدمه دياليف داشته باشيم. ديبه ت ما علم اجمال
با مرحوم شيخ است. بعد از اين بحث، ما وارد توضيح ي ي اين مقدّمات مشويم و بعد نتايج مترتّبه بر آن را بيان خواهيم

کرد.

مقدّمهي اول اين بود که ما علم اجمال داريم به يسري تاليف فعليه؛ كه اين را بحث کرديم آيا به عنوان مقدمه بياوريم يا نه.
مرحوم آخوند مفرمايند: اين مقدمه بديه است. اما اين علم اجمال ـ همانطور كه در دليل عقل حجيت خبر واحد به عنوان

اليفمان را انجام دادهايم، منحلدانيم با عمل به اخبار صادرهي از معصومين(ع) تظن خاص بيان كرديم ـ با اين كه ما م
مشود؛ و دائره احتياط محدود به همين اخبار مشود. دير لازم نيست که به هر چيزي كه ظن به آن پيدا كرديم، عمل كنيم.

وييم هرچه را كه ظن به آن پيدا كرديم، واجب العمل است. بايد بر طبقش عمل كنيم؛ اما وقتشود، بايد بوييم منحل نماگر ب
گفتيم منحل مشود، دائره و جوب احتياط فقط در خصوص روايات است. لذا، اين مقدمه اول خيل بحث ندارد. مرحوم آقاي
خوئ هم در كتاب مصباحمفرمايد لسنا كالبهائم ما مثل بهائم نيستيم و علم اجمال داريم به يسري تاليف، که بايد متعرض

امتثال اين تاليف شويم. نتهي كه در كلام مرحوم آقاي خوئ اضافه آمده و در كفايه به اين نته توجه نشده، اين است که در
بحث علم اجمال، يك اختلاف بين اصوليين وجود دارد مبن بر آن كه اگر كس كه علم اجمال دارد، اضطرار به بعض از

از اين ده ظرف نجس است و بعد اضطرار به ي دارم ي ويد من علم اجمالب كس ن پيدا كند، مثلااطراف به نحو غير معي



غير معين از ظرفها پيدا مكند، آيا با اضطرار به بعض از اطراف به نحو غير معين، علم اجمال منجزيت خودش را از دست
مدهد يا نه؟ مرحوم شيخ انصاري قائل به اين است كه اضطرار به بعض از اطراف به نحو غير معين منجزيت علم اجمال را

از بين نمبرد و علم اجمال به قدرت خودش باق است؛ اما مرحوم آخوند در بحث احتياط مگويد اضطرار به بعض از
اطراف غير معين، منجزيت علم اجمال را از بين مبرد.

ايشان مگويد اگر انسان به بعض از اطراف به نحو غير معين مضطر شد، شك در بقيه مشود شبهه بدوي؛ و در آنها برائت
جاري مشود. مرحوم آقاي خوئ هم مفرمايند ما هم همين نظر را داريم كه در اطراف علم اجمال، اگر اضطرار به غير معين

پيدا شد، علم اجمال منجزيت خودش را از دست مدهد؛ اما مفرمايند: در مانحن فيه يك خصوصيت وجود دارد كه نمتوانيم
اين مبنا را بپذيريم. اينجا که علم اجمال به يسري تاليف هست، اگر آمديد نسبت به بعض از تاليف اضطرار پيدا كرديد،

نمتوانيد بوييد نسبت به بقيه، برائت جاري مكنيم؛ براي اينه برائت، مستلزم خروج از دين است؛ لازمهاش اين است كه تمام
ن به اين صورت است که ما علم اجمالاز اطراف غير معي ليف منحصر شود. اضطرار به بعضاليف شما در دو سه تت

داريم که يسري تاليف فعليه داريم؛ مدانيم که شارع يسري واجبات و محرمات را براي انسان قرار داده است. در همهي
اينها مسلّم است که احتياط امان ندارد؛ و بالاخره انسان مرتب فعل مشود که حرام است و يا فعل واجب را ترک مکند.

چون ترديدي نيست كه در ميان تمام اين تاليف، روشن نيست كدام واجب است و كدام حرام است؟

پس، به حسب الواقع، بعض از حرامها را انجام مدهيم و بعض از واجبها را هم ترك مكنيم. اين مشود اضطرار به غير
معين. حال ايشان مفرمايند: هرچند مبناي مرحوم آخوند و ما اين است كه در اضطرار به غير معين، نسبت به بقيه اطراف،

شبهه بدوي مشود و بايد برائت جاري شود؛ اما اين حرف در جاي است كه علم اجمال منحصر به ي دو سه مورد باشد؛ اما
در مانحن فيه، اگر بخواهيم نسبت به بقيه برائت جاري كنيم، مسئلهي خروج از دين لازم مآيد. پس، نتيجه اين شد که اگر قبول

کرديم که اين مقدمه اول به عنوان مقدمات انسداد بيايد؛ اولا بده است؛ و ثانياً لازمهاش اين است كه در همه اطراف احتياط
شود؛ اما اين احتياط ممن نيست. نوييم اضطرار به غير معين منجزيت اين علم اجمال را از بين مبرد؛ نه، در اينجا اضطرار
به غير معين منجزيت را از بين نمبرد. پس، اين علم اجمال به قوت خود باق است و منجزيت دارد. فردا آقايان مقدمهي دوم

كه انسداد باب علم و علم است را ببينيد؛ چون مهمترين مقدمه انسداد كه آن را ابطال مكنند، همين مقدمه دوم است. فردا ان
شاء اله مقدمه دوم را عرض مكنيم. وصلّ اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين. 


