
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۲۳ اردیبهشت ۱۳۸۸

حجيت خبر واحد
جلسه 102 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه جلسه گذشته

بيان نموديم مرحوم محقّق عراق (قدّس سره) فرمودهاند وجود و عدم مقدّمهي اول که بوييم علم اجمال به تاليف فعليه داريم،
در نتيجه دليل انسداد مؤثّر است. اگر اين مقدّمه ذكر شود، نتيجه تبعيض در احتياط است؛ اما اگر اين مقدّمه ذكر نشود، نتيجه

حجيت ظن است براي اثبات تليف. در توضيح مطلب عرض كرديم ايشان مفرمايد: در مقابل قاعده قبح عقاب بلا بيان و
نسبت به اين مقدّمه كه ما مدانيم اهمال در تاليف جايز نيست، مدرك و دليل عدم جواز اهمال هرچه باشد، موضوع قاعده قبح

عقاب بلا بيان را از بين مبرد.

 اما اين مدرك يا علم اجمال است كه در اين صورت، نتيجه، تبعيض در احتياط است و نتيجه حجيت ظن است در اسقاط
تليف. و اگر دليل عدم جواز را اجماع قرار دهيم، بوييم فقها اجماع دارند كه در فرض انسداد باب علم و علم نيز ما حق

نداريم متعرض امتثال تالف نشويم و بالاخره بايد به صورت تاليف را امتثال كنيم، چرا که اكتفا به بعض از تاليف معلومهي
مسلّمهي يقينيه و ترک بقيه تاليف، مستلزم خروج از دين مشود. در اين صورت، نتيجه، حجيت ظن در اثبات تليف مشود.

اين مدّعاي مرحوم عراق است. 

 دليل مدّعاي مرحوم محقّق عراق بررس

از ايشان سؤال مكنيم دليل شما در اين ادعا چيست؟ چرا اگر دليل عدم جواز اهمال را علم اجمال قرار داديم، نتيجهي اين علم
اجمال اين مشود كه بايد تبعيض در احتياط داشته باشيم؛ به اين که در مظنّونات احتياط كنيم و با احتياط، تليف از ذمه
ساقط مشود؛ چرا با علم اجمال متوانيم بوييم المظنّون حجة لإسقاط التليف؟چرا در اينجا نمشود که ظن براي اثبات

آورد. قبلازيت ممنج وجود دارد. دليل اول اين است كه خود علم اجمال ليف معتبر باشد؟ دو دليل در كلام مرحوم عراقت
خوانديم که العلم الاجمال كالعلم التفصيل منجز، يعن هر مقدار که طرف داشته باشد، دو طرف باشد يا چهل طرف باشد (در
شبهه محصوره) اطراف علم اجمال براي ما منجز مشود؛ يعن آثار آن تليف را بايد نسبت به آن رعايت كنيم. پس، خود علم

که به يك طرف از اطراف علم اجمال در صورت ،وييم بعد از اين علم اجمالآورد. حالا اگر بخواهيم بزيت ممنج اجمال
ظن پيدا كرديم، اين ظن هم حجت و مثبت تليف است، معنايش اين است كه تنجز دوم محقّق شود؛ و اين محال است.

المنجز لا يتنجز ثانيا ً. اين دليل اول.

مرحوم محقّق عراق در دليل دوم مفرمايد: اگر بخواهيم بوييم نتيجهي علم اجمال حجيت ظن براي اثبات تليف است،
معنايش اين است كه ما اول علم اجمال پيدا كرديم و بعد نسبت به ي از اطراف، ظن پيدا كرديم. مثلا اگر علم اجمال پيدا

كرديم که ي از اين چهار كار واجب است، و بعد اگر ظن به وجوب ي معين پيدا كرديم، در صورت که اين ظن بخواهد براي

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ما اثبات تليف كند، لازمهاش اين است كه علم اجمال اول منحل شده و از بين برود. و چيزي كه بخواهد منحل شود، چونه
موجب انحلال علم اجمال ؛ و حجيت ظنبرسيد به حجيت ظن خواهيد از راه علم اجماليرد؟! شما متواند مقدّمه قرار بم

مشود؛ اگر موجب انحلالش شد، صلاحيت مقدّميت ندارد. 

نتيجه اين دو دليل مرحوم عراق اين مشود که اگر علم اجمال مقدّمه قرار گرفت، نتيجه تبعيض در احتياط است؛ نتيجه اين
است كه ظن فقط براي اسقاط تليف حجت است؛ و دير براي ما مثبت تليف نيست. اما اگر علم اجمال را به عنوان مقدّمه

قرار نداديم، گفتيم دليل اينه اهمال احام جايز نيست، اجماع است يا محذور خروج از دين، اين براي ما منجزيت نياورده
ليفه براي ما تاست به عنوان اين وييم نتيجه حجيت ظنتوانيم بشود. پس، مز ثانوي درست نمر براي ما تنجاست؛ و دي
را اثبات كند. قبل از اينه ببينيم اين دو دليل ايشان درست است يا نه، نتايج كه ايشان بر فرمايش خودشان مترتب كردهاند را

بيان مکنيم. 

نتيجهي اول اين است که كس نمتواند بين اين دو مبنا جمع كند؛ يعن بويد من دليل را هم علم اجمال قرار مدهم و هم
اجماع؛ جمع بين اين دو مسلك ممن نيست. چون هر كدام نتيجهاي مخالف ديري دارد.

نتيجه دوم اين است که كسان كه مخواهند قائل به حومت يا كاشفيت شوند، چه حومتها و چه كشفها قبل از هر چيز
بايد مسلك علم اجمال را ابطال كنند. براي اينه اگر كس قائل به علم اجمال شد، چيزي را نمتوانيم اثبات كنيم؛ و دير نه

حومت معنا دارد و نه كاشفيت.

نتيجهي سوم اين است که كشفها اگر بخواهند قول خودشان را اثبات كنند، بايد حومت را  ابطال كنند؛ يعن بايد بويند اين
كه شما مگوييد عقل حم مكند به اعتبار ظن، ما حم عقل را منع مکنيم؛ عقل هيچ وقت نمگويد ظن حجت است؛ و يا

بويند اگر عقل مگويد، شارع كه نفته است؛ به عبارت دير بويند ما از اتّال و اعتماد شارع بر اين حم عقل منع مکنيم.
كاشفها بالاخره بايد حومت را ابطال كنند. و نيز مفرمايند: كاشفها هم چند گروه هستند. يك وقت مگوييم عقل كشف از

اين مكند كه شارع احتياط را واجب كرده است كه اين مشود احتياط شرع. اما برخ دير بالاتر از اين مگويند. مگويند:
شارع آمده ظن را حجت قرار داده است. و در مطلب پنجم مفرمايد: نتيجه حرف ما اين شد كه مسالك چهار تاست كه توضيح

اين مطلب و اشالات دو دليل را كه ايشان بيان كردند را ان شاء اله روز شنبه عرض مكنيم.

بحث اخلاق: ذکر خدا و اهمیت توجه به آن (بخش ششم) 

به مناسبت بحث ذكر که در هفتههاي گذشته مقداري در مورد ذكر و ياد خدا صحبت كرديم و نات را از احاديث استفاده
كرديم، بايد عرض کنم اميرالمؤمنين(ع) در خطبه 213 نهج البلاغه در اين رابطه مطالب را دارند. حضرت در اين خطبه نات

بسيار مهم در مورد ذكر بيان فرمودهاند.

مفرمايند: و إنّ للذكر لأهلا أخذوه من الدنيا بدلا ذكر اهل دارد. هر كس که نماز مخواند، ذكر دارد؛ هر كس که اذكاري را
هم داشته باشد، اين هم مشمول ذكر خداست، ول از صبح تا به شب اذكار مختلف اگر كس كند، او هم ذكر دارد؛ حتبيان م

هنوز اهل ذكر نيست. اهل ذكر خصوصيات دارد كه اميرالمؤمين(ع) در اينجا بيان مكنند. مفرمايند: اولين خصوصيت اهل
ذكر اين است كه ذكر را بدل از دنيا قرار دادهاند؛ يعن بجاي اينه بروند سراغ دنيا، هم و غمشان اين است كه در وادي ذكر

بيشتر وارد شوند. بويند چه كنيم كه ياد خدا در قلب ما عميقتر، بيشتر و گستردهتر باشد؟ چه كنيم بيشتر به ياد خدا باشيم و
چه كنيم بيشتر خودمان را در محضر خدا قرار دهيم؟. قبلا هم عرض كرديم که ما متأسفانه هم و غممان در اين امور نيست؛
خيل همت كنيم واجب را انجام دهيم يا محرم را ترك كنيم. در جلسه گذشته عرض كردم انسان وقت نزديك ظهر مشود،



محاسبهاي كند كه صبح از خواب بلند شده تا نزديك ظهر، چقدر در اين وادي سير كرده است؟ مبيند كه يا اصلا چيزي نبوده
و يا خيل ناچيز بوده است. هر روز ما همينطور است. دغدغه ذكر نداريم. اهل ذكر دنيا را كنار مگذارند و ذكر را بدل از دنيا
قرار مدهند. اصلا دنبال اين مگردند که فرصت پيدا كنند و اشتغال به امور دنيوي و ظاهري نداشته باشند، خودشان باشند و
خداي خودشان. فلم تشغلهم تجارة و لا بيع عنه حت موقع تجارت و بيع نيز مشغول ذكر هستند. حالا حضرت اين را نسبت به

غالب مردم فرموده است؛ ما هم بوييم حت موقع علم نيز، وقت داريم درس مگوييم، يا درس گوش مدهيم، يا مطالعه
مكنيم، به ياد خدا باشيم؛ و اينها ما را از ياد خدا غافل نند.

بايد ديد که چه مشود انسان موقع تجارت از ياد خدا غافل مشود؟ كس كه كاري به شرايط تجارت نداشته باشد؛ كاري به
صحت و فساد معامله نداشته باشد؛ كاري به اينه ربح معاملهاش رباست يا نه، نداشته باشد؛ كاري نداشته باشد که با اين کار
به مردم اجحاف مکند؛ اگر كس موقع معامله فقط همش اين باشد كه مال را به دست بياورد و ثروتش را زياد كند، معنايش

اين است كه اين تجارت او را از ياد خدا باز داشته است. در علم هم همينطور است؛ اگر انسان در علم دنبال اين باشد كه بويد
من خودم مخواهم حرف را بزنم، در موقع  علم انصاف را کنار بذارد؛ تحقيق كرده است، بيايد اين تحقيق را به نام خودش

ثبت كند؛ يا ديري حرف را زده است و انسان در باطنش قبول دارد که حرف خوب است، اما دنبال اين باشد كه از راه
بانصاف اين حرف را خراب كند؛ يا بالاتر، خداي ناكرده بوييم علم و طلب را وسيله براي كسب قرار دهد. مستأكل به علم
شود كه چقدر در روايات از اين کار مذمت شده است. ي از ويژگهاي علوم دينيه كه آن را از ساير علوم جدا مكند، اين

است كه انسان نبايد آن را طريق براي رزق و معيشت قرار دهد. ما معتقد هستيم و روايات زيادي هم داريم كه خداوند خود
متفّل رزق طالب علم شده است. اينها اموري است كه انسان را از ذكر باز مدارد. چقدر بايد زحمت بشيم که اينها را کنار

بذرايم؛ حت همين صحبت كه الآن دارم براي شما عرض مكنم كه واقعاً هدف اوليهام اين است که يك تذكري و اخطار و
هشداري به خودم باشد؛ اما مشود در همين حال كه راجع به ذكر صحبت مكنم، باز از خدا غافل باشم. شيطان اينقدر قدرت
و نفوذ دارد كه انسان در حال كه بهترين بيان را متواند براي نماز بويد، خود او را غافل از نماز قرار دهد. بهترين بيان براي

ذكر خدا را ازكلمات اميرالمؤمنين(ع) مخوانيم، اما خودمان باز غافل هستيم. پس، اهل ذكر كسان هستند كه ذكر را بدل از
دنيا قرار دادهاند و كسب و كار آنها را مشغول نمكند و از ذکر خدا غافل نمكند.

يقطعون به أيام الحياة اصلا زندگ را با اين مگذرانند؛ چقدر لذت دارد امروز انسان بويد من از 24 ساعت كه بر من گذشت،
اين مقدار در وادي ذكر خدا بودم؛ زندگ را با اين سپري مكنند؛ يعن كار عمدهشان ذكر است؛ هم و غم و فرشان اين است؛
وقت مخوابند و وقت از خواب بلند مشوند، دائماً در ذكر خدا هستند. و يهتفون بالزواجر عن محارم اله ف أسماع الغافلين

در گوش كسان كه مرتب محارم خدا مشوند، فرياد مزنند؛ يعن اهل ذكر كسان هستند كه نمتوانند ببينند حرام دارد
واقع مشود. در مجلس عدهاي غيبت مكنند، كس هم در گوشهاي نشسته و ذكر مگويد؛ با اين ذكر گفتن هم مخواهد

بويد که من وارد بحث غيبت شما نمشوم؛ من اهل ذكر هستم. نه؛ بايد به او گفت که تو اهل ذكر نيست. کس که اهل ذکر
است، نمتواند تحمل کند که در کنار او حرام انجام مشود؛ فرياد مزند. حالا بعض از بزرگان را سراغ دارم که اگر در
مجلس کاري انجام مشد که در آن شبهه حرمت بود، آن مجلس را ترک مکنند. مدانيد در الفاظ ركيه، بعض از الفاظ
هست كه بعض از فقها حت در استعمال آن الفاظ فتواي به حرمت دادهاند؛ در حال که در جامعه ما متأسفانه خيل رايج

است. اما من ديدهام بزرگان و فضلاي را كه در مجلس اگر آن اسم كه به قول شايد نود درصد آقايان استعمالش حرام نباشد،
اما بعضها شبهه حرمت كردند و آن مجلس را ترك كردند. و يأمرون بالقسط و يأتمرون به و ينهون عن المنر و يتناهون عنه

اهل ذکر امر به قسط و عدل مكنند؛ خودشان هم عمل مكنند؛ نه از منر مكنند و خودشان هم منر را ترك مكنند فأنّما
قطعوا الدنيا إل الآخرة و هم فيها اهل ذكر کسان هستند که گويا دنيا را سپري كرده و به سوي آخرت رفتهاند؛ و الآن دارند در

آخرت زندگ مكنند.

فشاهدوا ماوراء ذلك ماوراي دنيا را مبينند. فأنّما اطّلعوا عيوب أهل البرزخ ف طول الإقامة فيه آنچه كه بر سر اهل برزخ



مآيد و براي نوع مردم غايب است را اينها مبينند و اطلاع بر عيوب اهل برزخ دارند. ذكر خدا انسان را به اين مقام مرساند.
البته ممن است بعضها ادعا كنند كس كه به اين مرتبه هم مرسد، امان ندارد نزديكترين شخص كه با او هست متوجه

شود؛ چون خودش مداند كه اگر بخواهد اين مرتبه را اظهار كند، از او خواهند گرفت. حالا ممن است انسان در مورد
بعضها حدس بزند و خود آنها هم حرف نزنند. اما به هر حال، ذكر انسان را به اين مرحله مرساند. حالا ما حساب كنيم که

اهل ذكر هستيم يا نه؟ ما دنيا را سپري كرديم و الآن در آخرت هستيم و داريم اهل برزخ و عيوب اهل برزخ را ملاحظه مكنيم؟ يا
اينه نه؛ خيل هنوز عقب هستيم. ما گاه بايد در نماز و در نوافلمان ي از تقاضاهايمان از خدا اين باشد كه خدا ما را از اهل
ذكر قرار دهد. بايد اصرار كنيم. چطور در امور مادي و ضعيف دهبار، صد بار، هزار بار از خدا مخواهيم و خسته نمشويم؛

اينجا هم بايد همينطور باشد. تا حالا چند بار از خدا خواستيم كه ما را  از اهل ذكر قرار دهد؟ چقدر به خدا اصرار و التماس
كردهايم؟ چقدر احساس غبن و ضرر کردهايم از اينه در اين حلقه نيستيم؟ آيا اصلا فهميديم كه چقدر ضرر كرديم؟ اطلاع بر

عيوب اهل برزخ ي از آثار قهري اهل ذكر است. نه اينه بوييم خودش ارزش ذات هم دارد؛ بله يعن قدرت نفس اهل ذكر به
قدري وسيع مشود كه دائرهي حياتشان به عالم مادي منحصر نمشود. ان شاء اله خداوند همه ما را اهل ذكر قرار دهد.

                                                                                            و صلّ اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 


