
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 2 »

در تاریخ ۲۲ اردیبهشت ۱۳۸۸

کتاب البیع
جلسه 101 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

دلیل دوم بر بطلان تعلیق: دلیل عقل

عرض كرديم كه دليل دوم بر بطلان تعليق؛ يك دليل عقل است. در تبیین آن گفتهاند عقل، تعليق را محال مداند. قبلا هم عرض
كرديم كه اين مقدار كه ما در كلمات قدما و فقها دنبال كرديم، اين استدلال به دليل عقل، در كلمات ديران به چشم نمخورد،

بله بوسیله متأخّرين، در فقه وارد شده است که گفتهاند استحاله عقل دارد.

استحاله عقل تعلیق در بیان محقق نائین(ره)

در بيان استحاله عقل، كلام را محقق نائين(ره) دارد که محقق خوئ(قده) هم از ايشان تبعيت كرده است. محقّق نائين(ره)
فرموده است كه در اينه تعليق نسبت به خود إنشاء محال است ترديدي وجود ندارد، إنشا عقلا قابليت تعليق ندارد، براي اينه
شود. ما در عالم خارج، يك ايجاد معلّق نداريم. یشود يا نمإنشاء عبارت از ايجاد است، ايجاد، يا در عالم خارج محقق م

مطلب محقق نائين(ره)، قياس انشائیات در امور اعتباري، به امور توين است، که مفرمايد همانطور كه در امور توين، يك
وجود توين معلق نداريم، در امور اعتباری نیز همینطور است. مثال مزنند که در «وقوع الضرب عل زيد» بوييم اين «وقوع

ضرب عل زيد» معلق است بر اينه زيد، دشمن ما باشد. تعليق معنا ندارد. اين وقوع، يا محقق مشود و يا نمشود. معقول
نیست که بوییم وقوعش معلّق باشد «عل كونه عدوا». همانطور كه در توين، تعليق وجود ندارد، در اعتباريات و انشائيات هم
همينطور است. اگر كس بويد من انشاء بيع را معلق مكنم بر آمدن زيد، بر هر قيدي مخواهد باشد. تعلیق إنشاء، معنا ندارد،
چون انشاء، یا موجود مشود و يا نمشود، إما أن يحصل و إما أن لا يحصل. نته دير مفرمايد أصلا إنشاء معلّق، «مرجعه

إل التّناقض»، به تناقض بر مگردد. زیرا در إنشاء معلّق، إنشاء الان بالفعل موجود است، اما هنوز معلّقعليه نيامده است. پس
هم موجود است و هم موجود نيست.

اگر معلّق است، مادام كه معلّقعليه نيامده اين موجود نيست. اگر بوييد الان موجود شده، اين سر از تناقض در مآورد.
معنای إنشاء معلّق، تناقض است. بعد محقق نائين(ره) گويا مخواهد بفرمايد أصلا اين مطلب واضح است كه فقها كه بحث

مكنند «آيا تعليق در إنشا جايز است یا خیر؟»، أصلا مراد ایشان تعليق در خود انشاء نيست. چون تعليق در انشاء، مسلّماً
استحاله عقل دارد و این واضح است. لذا مفرمايد أصلا بايد بويیم محل نزاع در كلمات بزرگان، در «تعليق در منشأ» است،
که آيا مشود منشأ معلّق باشد يا خیر؟ يعن من الان إنشاء البيع مكنم، إنشا الان موجود مشود، اما منشأ كه مليت اين مبيع

براي مشتري است، معلّق بر يك قيدي باشد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


محقق نائين(ره) مفرمايد تعليق در منشأ، يك امري است كه صحت آن واضح است. نه تنها صحتش واضح است، بله فرموده
«وقوعه ف احام الشرعية فوق حد الإحصاء»، در احام شرعيه فراوان داريم. آناه اين شاهد را مآورند و مفرمايند غالب

احام شرعيه ‐إلا ما شذّ و ندر‐ قضاياي حقيقيه است. در فوائد الاصول اين استثنا را هم ندارند. آن مقدار كه من در ذهنم
هست، آنجا مفرمايند تمام احام شرعيه، يك قضاياي حقيقيه است. اما اينجا مفرمايند احام شرعيه، قضاياي حقيقيه است،

إلا ما شذ و ندر.

موضوع در آن مفروض الوجود در نظر گرفته شده است. الان در آن موضوع، موجود خارج چه؟ يعن قضاياي حقيقيه يعن
اين تعليق وجود دارد. يعن ،ام شرعه موضوع در عالم خارج موجود شود. لذا در تمام احم معلق است بر ايننيست، ح

تعليق حم بر اينه اين موضوع در عالم خارج موجود شود. پس خلاصه فرمايش محقّق نائين(ره) این شد که؛ أولا بحسب ظاهر
امور اعتباري را به امور توين قياس كرد. ثانیاً فرمود نزاع در تعليق در إنشا نيست، بله در تعليق در منشأ است. ثالثاً فرمود

كه تعلیق در منشأ، نه تنها صحيح است و امان دارد، بله كثيري از احام شرع، اين تعليق در منشأ را دارد.

محقق نائين(ره) وقت مسأله استحاله عقل تعلیق در انشاء را بيان مكند، مفرمايد فرق نمكند که تعليق إنشا محال باشد یا
تعليق إخبار هم محال باشد. من بخواهم اصل إخبار را معلّق كنم بر آمدن زيد، این معنا ندارد، چون من که إخبار مكنم، يا

إخبار من محقّق مشود يا نمشود. بويم من إخبار مكنم به اينه حسن آمد اگر فلان حادثه اتفاق بيفتد. مخبر به قابليت تعليق
را دارد، اما خود إخبار قابليت تعليق را ندارد. محقق خوئ(قده) هم این کلام را پذيرفتهاند و فرمودهاند تعليق در إنشاء، استحاله

عقل دارد، و تعليق در منشأ صحيح است. 

نقد اول امام(رض) بر محقق نائین(ره)

امام(رض) در كتاب البيع، ج1، ص348، پنج اشال بر محقق نائین(ره) دارد. اشال اول اين است كه أولا قياس شما باطل
است. شما چرا امور اعتباري را به امور توين قياس مكنيد؟! چه ملازمهاي دارد كه اگر تعليق در امور توين محال و ممتنع
شد، بوييم تعليق در امور اعتباري هم ممتنع است؟ ايشان مفرمايد به نظر ما تعليق در امور اعتباري اشال ندارد. مثلا شارع
یا مولا يك امري صادر مكند و مگويد «إن جائك زيد فاكرمه»؛ در اين جمله، طبق نظر مشهور، «مجء» قيد براي «وجوب

اكرام» است، يعن قيد براي هيأت است.

يعن اين وجوب و اين بعث كه از آن به «بعث اعتباري» تعبير مكنيم، اين «بعث اعتباري» معلق بر مجء زيد است، قبل از
وجود ندارد، وقت ء زيد، بعثوجود ندارد، قبل از مج الان كه زيد نيامده، هنوز بعث وجود ندارد. يعن بعث ء زيد، أصلامج
زيد آمد، آن زمان بعث فعليت پيدا مكند. ايشان مفرمايد چه اشال دارد بوییم بعث اعتباري معلق است؟ لذا مفرمايد اين
قياس، قياس باطل است. بعد در آخر مفرمايند محقق نائين(ره) بين «إنشاء» و «آلة الانشاء» خلط كرده است. آنچه كه الان يا

موجود مشود يا نمشود؛ «آلت انشا» است، يعن آنچه كه موجد إنشاء است، موجد انشا، لفظ است، لفظ «بعت» يا
«اشتريت»، يا هست يا نيست. اين قابليت تعليق را ندارد. أما مفرمايد لفظ كه إنشا نيست. لفظ آلت برای انشاء است. بوسيله

اين لفظ، وجوب انشاء مشود. پس خود انشاء، غير لفظ است.

انشاء يك امر اعتباري است، اين امر اعتباری متواند معلّق باشد و متواند مطلق باشد. طبق بيان امام(رض) دير تفيك بين
انشا و منشأ نداريم، و لو اينه بعدا خود ايشان عس كلام محقق نائين(ره) مگويند تعليق در منشأ محال است و تعليق در

انشاء اشال ندارد. پس امام(رض) فرمودند شما چرا قياس كرديد؟ اگر تعليق در توين ممتنع بود، ملازمه ندارد كه در انشا و
اعتباريات هم تعليق ممتنع باشد و مفرمايد انشاء يعن همان «بعث اعتباري»، همان «وجوب». الان وقت معلّقعليه حاصل

شد، اين هم محقق مشود.



نقد استاد بر کلام امام(ره)

اينجا ما يك ملاحظهاي بر فرمايش امام(رض) داریم. ملاحظه ما اين است كه وقت كلام محقق نائين(ره) را ملاحظه کنیم،
ایشان نيامده بين امور اعتباري و امور توين از راه قياس وارد شود. محقق نائين(ره) قياس نرده. بله مخواهد بويد همان

علت كه براي امتناع تعليق در توين هست، همان علت در تعليق در إنشاء هم وجود دارد. ما در عبارت محقق نائين(ره) دقت
كرديم بحث ایشان این است. ایشان نفرموده چون در عالم توين اينطور است، پس در عالم تشريع هم بايد اينطور باشد، بله

مگويد چون در توين علت كه براي استحاله تعليق هست، همان علت مربوط به انشا موجود است. در توين مگوييم تعليق
معقول نيست، براي اينه شء يا موجود است و يا موجود نيست، يا حاصل است و يا حاصل نيست. همين را در انشا هم

مگوييم؛ يا انشاء شد يا نشد. اينه بوييم انشاء معلق است، اين معنا ندارد.

نقد استاد بر محقق نائین(ره)

بله، خود ما بر محقق نائين(ره) اين اشال را داريم که مگویيم چه کس گفته که تعلیق در توين، ممتنع است؟ شما اگر
بوييد اين گل اگر بخواهد موجود شود، الان كه نيست، اگر بخواهد موجود شود، معلّق بر نور آفتاب است، اگر نور نباشد، اين

گل هم موجود نمشود. اين چه استحالهای دارد؟!! يك وقت مگوييم تحققش در سه روز دير، معلق بر اين شرط نيست، يك
وقت معلق بر اين شرط هست، اين كه تعليق در توين محال است يعن چه؟ اين اشال اول كه بر محقق نائين(ره) دارند و اين

نات كه ما در مورد اين اشال بيان كرديم.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


