
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 2 »

در تاریخ ۲۱ اردیبهشت ۱۳۸۸

کتاب البیع
جلسه 100 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ادلهی «بطلان تعلیق»

بعد از اینه عمده کلمات فقها را در باب «تعلیق» ملاحظه فرمودید، اکنون بحث در این است که ادلهی «بطلان تعلیق» چیست؟
برای بطلان تعلیق به ادلهای استدلال شده است، که باید آنها را بررس کنیم.

دلیل اول: اجماع

اولین دلیل که شاید مهمترین دلیل هم باشد، این است که بر «بطلان تعلیق» ادعای اجماع شده است. ملاحظه فرمودید که
مرحوم علامه(ره) در تذکره در باب ضمان و در باب وکالت، ادعای اجماع کرد و فرمود اگر ضمان و وکالت بصورت معلق

واقع شود باطل است، و این بطلان را نسبت داد «إل علمائنا». مرحوم فخرالمحققین(ره) در ایضاح، ادعای اجماع کرده است.

عبارت مرحوم صاحب جواهر(ره) این بود که «بلا خلاف أجده بل الاجماع بقسمیه علیه»؛ که ایشان هم نقل اجماع کرده است.
شهید ثان(ره) در مسال در عقد وکالت نقل اجماع کرده است. ما وقت عبارات فقها را ملاحظه کنیم، موارد متعددی در

عبارات ایشان به عنوان اجماع استناد شده است. البته ما هیچ موردی را پیدا نردیم که اجماع بر بطلان تعلیق ف جمیع العقود
و الایقاعات اقامه شده باشد، أما ف الجمله ادعای اجماع در بعض از موارد از عقود و ایقاعات وجود دارد. این اولین دلیل

برای «بطلان تعلیق» است.

نقد دلیل اول

اینجا مجموعا دو اشال بر این اجماع وارد است. اشال اول همین است که ف الجمله اجماع به درد اینه در همه موارد
اجماع باشد، نمخورد. اگر در باب وکالت چنین اجماع داشتیم، در باب ضمان چنین اجماع داشتیم، این دلیل نمشود که
بوییم در همه عقود، اجماع داریم بر بطلان. مجرد وجود «اجماع بر بطلان در وکالت»، چطور دلیل مشود که در باب بیع هم
این اجماع وجود دارد؟ خصوصاً نته مهم این است که أصلا عمده علّت اینه ما عبارات فقها را خواندیم، برای جواب از این

اجماع بود.

شما ملاحظه فرمودید که اختلاف فراوان در عبارات فقها وجود دارد. مثلا در برخ از عبارات، «تعلیق بر وصف» را موجب
بطلان مدانند. اما برخ دیر «تعلیق بر صفت» را موجب بطلان نمدانند. برخ علما «موقوف بر شرط» را صحیح مدانند،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


برخ موقوف بر شرط را صحیح نمدانند. برخ از فقها مگفتند اگر ی عقدی معلق نباشد اما موقوف بر شرط باشد این
صحیح است، بعض مگفتند ماهیت موقوف بر شرطیت، به همان تعلیق برمگردد، فرق با تعلیق نمکند و صحیح نیست.

در بحث ظهار در کتاب مقتصر، تعبیرش این بود که مشهور مگویند ظهار مع الشرط صحیح است، اما بعض مگویند اگر
ظهار با شرط باشد صحیح نیست. این سه اختلاف. اینها مواردی از اختلاف عبارات علماست، که در «وصف»، در «موقوف بر

شرط»، در «شرط در باب ظهار» اختلاف دارند. اختلاف چهارم اینه بعض از فقها حت در موارد علم به حصول معلّقعلیه
مگویند باطل است، برخ مگویند اگر ی معلّقعلیه برای شما معلوم الحصول باشد، این صحیح است و اشال ندارد.
قبلا از القواعد و الفوائد مرحوم شهید(ره) ی چنین ملاک استفاده شد که ملاک؛ علم به وجود است، و لو صورت تعلیق هم

داشته باشد، اما اگر معلوم الوجود باشد اشال ندارد. پس ما مبینیم موارد اختلاف در صور تعلیق، فراوان است. با وجود این
موارد اختلاف، چطور متوانیم بوییم اجماع بر بطلان تعلیق، آن هم ف جمیع العقود و الایقاعات قائم است؟!!

بله، متوانیم ی قدر متیقّنگیری کنیم و بوییم حالا که موارد اختلاف زیاد است، در آن موارد قدر متیقن، قدر متیقن در همان
عقد خاص است، قدر متیقن در جای است که معلّقعلیه از شرایط صحت عقد باشد. این نته را هم عرض کنیم؛ در خود

شرایط صحت هم ملاحظه کردید که اختلاف است. بعض مگویند در تعلیق بر شرایط صحت، مثل اینه بوید اگر این مال،
مال من است، این را مفروشم، یا اگر این قابل نقل و انتقال است، این را مفروشم. مخصوصاً در باب حقوق، مگوییم این

حق را من مفروشم، اگر این حق قابل نقل و انتقال باشد. اینجا اختلاف است که آیا در این شرایط صحت، تعلیق درست است
یا درست نیست؟ پس در پنج محور اختلاف وجود دارد. حالا اگر شما إحصا کنید، شاید بیشتر از این هم بیابید. با وجود این پنج
محور اختلاف، ما باید قدر متیقن بیریم. قدر متیقن در کجاست؟ در آن شرط معلوم الحصول حین العقد است، یعن این خارج
از اجماع است. قدر متیقن اجماع بر بطلان؛ در عقد وکالت، در ضمان، آنهم در شرط غیر معلوم الحصول، آن هم در شرط که

صحت عقد توقف بر آن ندارد، در اینونه امور است. پس ما نمتوانیم إجماع را بعنوان ی دلیل کلّ قرار دهیم.

فرمایش محقق نائین(ره)

مرحوم محقق نائین(ره) در منیة الطالب، ج1، ص255 مفرمایند «فالمتیقن من الاجماع ‐اجماع بر بطلان‐ بطلان التعلیق بما
کان مشوک الحصول ‐ اگر ی شرط مشوک الحصول باشد‐ و لم تتوقف صحة العقد علیه ‐صحت عقد هم بر او متوقف

باشد. بعد فرمودهاند‐ و الظاهر أن الاستقبال نباشد‐ حالیاً کان او استقبالیاً ‐چه مربوط به حال عقد باشد و چه استقبال
المعلوم الحصول زمانا کان أو زمانیا إذا لم یتوقف صحة العقد علیه، ملحق بصورتین المتقدمتین ف دخوله ف معقد

الاجماع»؛

محقق نائین(ره) مجموعا در باب تعلیق، هشت صورت درست مکند و مفرمایند معلّقعلیه؛ یا مشوک الحصول است یا
معلوم الحصول است، یا حال است و یا استقبال (این چهار صورت). یا از شرایط است که صحت عقد بر آن متوقف است

یا نه، این هشت صورت شد. بعد مفرماید از این هشت صورت، اگر بخواهیم بوییم اجماع بر بطلان هست، فقط در سه
وک الحصول باشد و شرطوییم متیقّن است. سه صورت یقیناً داخل در اجماع است؛ صورت اول: مشتوانیم بصورت م

که صحت عقد بر او توقف ندارد و حال است. دوم: مشوک الحصول باشد و شرط که صحت عقد توقف بر او ندارد و
استقبال است. سوم: معلوم الحصول استقبال. این سه صورت، قدر متیقن از اجماع است.



نقد استاد بر محقق نائین(ره)

حالا ما به همین کلام محقق نائین(ره) اشال داریم. به نظر ما فقط همان صورت اول و دوم متیقن است. ما وقت عبارات فقها
را خواندیم، در عبارات فقها «معلوم الحصول استقبال»، محل خلاف است. معلوم الحصول استقبال اگر به نحو زمان باشد، از

آن تعبیر به «صفت» مکنند و مگویند «إذا جاء رأس الشهر، اذا جاء آخر الاسبوع»؛ صفت و وصف را یا بر معلوم الحصول
استقبال، یا آنجای که معلّق بر ی زمان در آینده نه در حال است، تعبیر مکنند. این معلوم الحصول استقبال محل خلاف

است. بعض از عبارات فقها مگوید اشال دارد و بعض هم مگوید اشال ندارد. لذا متیقن از اجماع، فقط همان مورد اول
است. آن که ما متوانیم بفهمیم؛ مشوک الحصول و شرط که صحت عقد بر او توقف ندارد، مخواهد حال باشد یا

استقبال. بله من مخواهم عرض کنم همین هم ف جمیع العقود اجماع بر آن قائم نبوده. هیچ عبارت به ذهنم نمآید که گفته
باشد ف جمیع العقود اگر ی تعلیق مشوک الحصول باشد و از شرایط باشد که صحت عقد بر او توقف ندارد، قدر متیقن

اجماع است. معمولا در عقود خاصه بوده است. بنابراین؛ دائره إجماع خیل محدود است و ما برای این صور متعددی که
مخواهیم از آن در باب تعلیق استفاده کنیم، این اجماع شمول ندارد.

مناقشه محقّق نائین(ره) در اجماع

(ره) در بحث اجماع بر حجیت خبر واحد در اصول، یتهی دوم، دو قسمت دارد. قسمت اولش این است که محقّق نائینن
مناقشهای دارند. مناقشهی ایشان این است که مگوید این اجماع بدرد نمخورد. «لاختلاف المجمعین ف مدرک الاجماع»؛

مجمعین اختلاف دارند، ی عدّه از باب انسداد، به خبر واحد عمل مکنند نه از باب ظن خاص، ی عدّه از باب حصول
اطمینان، به خبر واحد عمل مکنند، ی عدّه هم از باب ظن خاص به خبر واحد عمل مکنند. آنجا محقق نائین(ره) مگوید
چون مجمعین اختلاف دارند، لذا این اجماع بدرد نمخورد. البته محقق عراق(ره) در همانجا در حاشیه فواید ی تعلیقهای به

محقق نائین(ره) دارد و مفرماید اگر بزرگان ما انسداد را کنار بذارند، وثوق را هم کنار بذارند، ظن خاص را هم کنار
بذارند، باز هم به خبر واحد، به اخبار کتب اربعه عمل مکنیم.

حالا با قطع نظر از اشال ایشان، کلام محقق نائین(ره) آنجا این است که وقت اختلاف باشد، ملاک حجیت اجماع، که کشف
قول معصوم است، حاصل نمشود. آیا متوان همان حرف را اینجا هم بیان کرد؟ بوییم کسان که قائل به بطلان تعلیق

هستند، اینها اختلاف در مدرک و دلیل دارند، چون اختلاف در دلیل، یعن هر کس به ی علت مگویند، بعض مگویند تعلیق
باطل است، بعض مگویند استحاله عقل دارد، بعض مگویند باطل است چون جلوی جزم را مگیرد، بعض مگویند

باطل است چون عقد معلق بر آن، صدق عقد نمکند. لذا چون اختلاف در ادله دارد، این فایدهای ندارد.

نتهی دوم را هم خود محقق نائین(ره) همینجا اشاره کرده است و مفرماید «إن الاجماع الثلاث»؛ تازه این اجماع که در این
سه صورت ما بصورت قدر متیقن گفتیم موجود است، «لیست إجماعا تعبدیاً بل إنّما ابطلوها»؛ اینها این صور را إبطال کردند

«لتوهم اعتبار التنجیز أو مانعیة التّعلیق»، چون خیال مکردند تنجیز معتبر است و خیال مکردند تعلیق، مانعیت دارد. که
اساس این مطلب دوم هم به همان مطلب اول بر مگردد.

حالا آیا متوان این اشال را اینجا مطرح کنیم و بوییم اشال دوم در اجماع این است که کسان که مگویند تعلیق باطل
نید این یعنکند. گمان نأدله در نظر آنها مختلف است، کشف از قول معصوم نم است، ادله در نظرشان مختلف است، وقت

اجماع مدرک، و إجماع مدرک هم حجت نیست. خیر، محقق نائین(ره) مخواهد بوید حت اگر کس اجماع مدرک را هم
معتبر بداند، اما آنجای که اختلاف در مدرک است، آنجا کشف از قول معصوم ندارد و ملاک حجیت اجماع در آن نیست. ما در

(ره) را مناقشه کردیم، که چرا کشف از قول معصوم ندارد؟ صد فقیه داریم، همه آنها هم یاصول این فرمایش محقق نائین



نظر مدهند، اما هر کدام از ی دلیل، اما وقت همه به ی نظر واحد رسیدند، ما از آن نظر واحد، قول امام معصوم را حدس
مزنیم، و لو اختلاف در مدرک هم داشته باشند.

اختلاف در مدرک چطور مانع از حدس از قول معصوم مشود؟ آنچه که مانع از حدس از قول معصوم مشود، اختلاف در
رأی و اختلاف در قول است، اما اختلاف در مدرک که مانعیت ندارد و جلوی کاشفیت از قول معصوم را نمگیرد. پس این
اشال دوم اشال واردی نیست. اشال دیر این است که أصلا اجماع مدرک است ‐أصلا کسان که قائل به بطلان تعلیق

هستند، چون دلیل دارند، فرض کنیم دلیل همه آنها استحاله عقل باشد، یا دلیل دیر باشد‐ و اجماع مدرک هم حجیت ندارد.
در جواب از این اشال سوم مرراً در بحث اصول و نیز در همین بحث فقه این حرف را که امروزه خیل شایع شده که زیرآب

همه اجماعات را مزنند، بخاطر این که اجماع مدرک است، اصلا ما ی مورد اجماع غیر مدرک نداریم، تمام اجماعات،
مدرک است. در بحث اصول هم مفصل گفتیم که این مدرک بودن، قدح در حجیت اجماع وارد نمکند. این خلاصه دلیل

اول، که اجماع بود.

دلیل دوم: دلیل عقل

اما دلیل دوم، ی دلیل عقل است. مگویند تعلیق در باب عقود، محال است. عقد معلق، محال است و چون محال است، باید
تعلیق را کنار بذاریم. این دلیل دوم بر خلاف دلیل اول، نتیجهاش این نیست که بوییم عقد، فاسد است. طبق این دلیل دوم،

عقد «إذا وقع معلّقا کأنه لم یقع»، أصلا چیزی واقع نشده است که ما بوییم صحیح است یا فاسد؟ و اما دلیل و بیان استحاله
چیست؟

برای استحاله تعلیق در عقد، برخ همان حرف را زدهاند که عقد از هیأت است، «بعت» هیأت است، و هیأت مانند حروف،
قابلیت تعلیق ندارد. تعلیق نیاز به لحاظ استقلال دارد، لحاظ هیأت و حروف، لحاظ آل است. بعبارة أخری؛ در بحث واجب

دارد، یعن معنای حرف گویند هیأت یتواند مشروط و معلق شود، مگویند خود هیأت نمکه م گویند کسانمشروط م
موضوعٌله آن مثل موضوعٌله حروف است، و جزئ است و معنای حرف قابلیت تعلیق ندارد. چرا قابلیت تعلیق ندارد؟ چون

تعلیق ی لحاظ استقلال لازم دارد و لحاظ معان حرف، لحاظ آل است. تعلیق در جای است که ی معنای کل باشد که شما
بخواهید آن را محدود کنید، در حال که معنای حرف، معنای جزئ است، «الجزئ لا یون قابلا للتقید». این دو مطلب ما در

حرف قابلیت تعلیق دارد، معان بحث واجب مشروط، در علم اصول مفصل آن را بحث کردیم و این را نپذیرفتیم، و گفتیم جزئ
و هیأت قابلیت تعلیق دارد، قابلیت این که مشروط یه ی شرط شود را دارد. این در فقه ثمره زیادی هم دارد.

اگر کس بوید معان حرف، هیأت قابلیت تعلیق ندارد، مثل مرحوم شیخ انصاری(ره)، وقت هیأت قابلیت تعلیق نداشت، دیر
وجوب، معلق و مشروط نمشود، و واجب مشروط مشود. ایشان وجوب را دیر مشروط نمداند، بله واجب را مشروط

مداند و این آثار زیادی دارد.

آنچه که الان اینجا مخواهیم روی آن بحث کنیم این است که عدهای مثل محقق نائین(ره) و جمع دیر مگویند إنشا و إخبار،
أصلا قابلیت تعلیق ندارد. «إنشا إذا حصل، حصل مطلقا، و إذا لم یحصل لم یحصل»؛ دیر ما ی انشاء معلّق نداریم. تعبیر
محقق نائین(ره) این است که اگر بویید انشاء معلق، مرجع انشاء معلق به تناقض است. إنشاء معلق یعن تا معلّقعلیه نیاید،

موجود نشده است. معنای تعلیق این است که تا معلّقعلیه نیاید موجود نشده است. إنشا یعن چیزی که موجود شده است و آن
را ایجاد کردهایم. محقق نائین(ره) اینجا چند مطلب دارد: ی از آنها این است که اعتباریات را به توینیات قیاس کرده است.

متوانید به منیة الطالب، ج1، ص254 مراجعه کنید. محقق خوئ(ره) در مصباح الفقاهه عین مطلب محقق نائین(ره) را
پذیرفتهاند. امام(رض) در کتاب البیع، ج1، ص348 به این مطلب پرداخته و آنطور که ما عبارت امام(ره) را بررس کردیم، پنج



اشال به محقق نائین(ره) دارد.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


