
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۱۵ اردیبهشت ۱۳۸۸

حجيت خبر واحد
جلسه 98 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بررس اشال مرحوم آخوند بر بیان سوم از دلیل عقل حجیت خبر واحد

بیان سوم دلیل عقل که صاحب حاشیه آورد را بیان نمودیم. آنچه باق مانده اشال مرحوم آخوند به آن است. مرحوم آخوند از
این دلیل صاحب حاشیه جواب مدهند که شما با این دلیل نتیجه گرفتید که اگر از روایات قطع به صدور یا قطع به اعتبار پیدا

ننیم، عقل اجازه مدهد که ی درجه تنزل کنید و به آنچه که ظن به صدور و اعتبار آن دارید عمل کنید. مرحوم آخوند در
جواب و در اشال به کلام صاحب هدایة المسترشدیندو اشال مطرح کردند. اشال اول این است که مفرمایند اگر این دلیل

شما را بپذیریم، نتیجه این دلیل رجوع به خبر متیقن الاعتبار است. شما مگویید ما ملف هستیم به رجوع به روایات، و خود
شما سنّت را سنّت حاکیه تفسیر مکنید؛ حال اگر برای ما قطع حاصل نشود، عقل مگوید به سنّت حاکیهی متیقن الاعتبار

مراجعه کن؛ و سنّت حاکیه متیقن الاعتبار یعن خبر صحیح اعلای. مفرمایند اگر این مقدار برای تلیف واف نباشد، در
مرحلهی بعد به خبری که نزدی به این متیقن الاعتبار است، یعن خبر ثقه، به آن عمل کن؛ یعن آن را هم حجت قرار مدهد. اما

دیر خبر حسن را برای ما حجت قرار نمدهد. در مرحلهی بعد باید سراغ احتیاط برویم؛ یعن به تمام این روایات به عنوان
احتیاط عمل کنیم. احتیاط هم به همان کیفیت که در بیان دوم ذکر کردیم؛ این اشال را دارد که اگر خبر، خبر مثبت باشد، در
مقابل اطلاقات و عمومات نمتواند ایستادگ کند و اگر خبر ناف باشد، مقید و مخصص عمومات و اطلاقات نمتواند باشد.
به هر حال، اشال ایشان این است که به وسیله این دلیل عقل شما نمتوانیم بوییم تمام اخبار آحاد ظنّ، حجیت دارد. این

نته را عرض کنم؛ چون دیدم برای بعض از آقایان هنوز روشن نشده است.

ما در دلیل چهارم برای حجیت خبر واحد به عقل استدلال مکنیم به عنوان این که خبر واحد را به عنوان ی ظن خاص حجت
قرار دهیم؛ یعن عقل بیاید خصوص خبر را به عنوان ظن خاص حجت قرار دهد. یعن شما همانطور که با آیه نبأ، آیه نفر،

سیره عقلائیه مآیید خبر واحد را از باب ظن خاص حجت مکنید، در دلیل عقل هم مخواهیم بوییم عقل خبر واحد را از
باب ظن خاص مخواهد حجت قرار دهد. لذا، در بیان اول دیدید که مرحوم شیخ انصاری فقط اشالش این بود که تالیف ما

گوییم خبر از باب ظنشود که اگر منحل شود مسوم منحل نم دوم با علم اجمال منحصر در اخبار نیست؛ و علم اجمال
خاص حجت شد. حال، در اینجا دنبال این هستیم که ببینیم آیا عقل خبر را از باب ظن خاص حجت مکند یا نه؟ صاحب

حاشیه مگوید: بله، برای اینه ما ملّف به رجوع به روایات هستیم بر طبق حدیث ثقلین. به روایات که برای ما مقطوع
الصدور  یا مقطوع الاعتبار است عمل مکنیم. عقل مگوید روایت که مقطوع الصدور نیست و مظنون الصدور و الاعتبار

هست نیز عمل کنید؛ یعن صاحب حاشیه هم مخواهد خبر را از راه دلیل عقل به عنوان ظن خاص حجت قرار دهد. پس، در
ذهن شریفتان این نباشد که تا اسم عقل آمد، دیر ظن خاص اصلا معنا ندارد. ما دلیل انسداد را که ان شاء اله همین امروز

شروع مکنیم، آنجا فرقش را خواهیم گفت. آن وقت، مرحوم آخوند به صاحب حاشیه مفرمایند: این مدّعای شما اثبات
نمشود. عقل مگوید اگر خبر مقطوع الصدور و الاعتبار است، فبِها؛ اگر نیست بروید سراغ متیقن الاعتبار که خبر صحیح

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اعلای است؛ در مرحلهی بعد بروید سراغ خبر موثق؛ و دیر اسم از خبر حسن نمآورند؛ در آخر هم مفرمایند: باید احتیاط
کرد؛ به همان صورت که در بیان دوم گفتیم. یعن خبر اگر من باب الاحتیاط حجت شد، دیر عنوان ظن خاص را ندارد؛

حجیت تامه ندارد و دیر نمتواند مقید یا مخصص باشد.

اشال دوم : مرحوم آخوند م فرمایند: مع أن مجال المنع عن ثبوت التلیف بالرجوع إل السنّة فیما لم یعلم بصدور ولا
بالاعتبار بالخصوص واسع مفرماید: اصلا به شما مگوییم شارع که ما را ملف به رجوع به سنت کرده، منظور سنّت است

که برای ما معلوم الصدور و الاعتبار باشد؛ اما سنت که لم یعلم اعتبارها ولم یعلم صدورها چه کس مگوید ما ملف به این
سنت هستیم؟ این مطالب را گفتیم برای اینه بحث دیروز تمیل شده باشد. نتیجه این شد که از عقل نمتوانیم حجیت خبر را به
عنوان ظن خاص بپذیریم. هرچند مرحوم آخوند علم اجمال دوم را با علم اجمال سوم منحل کرد، اما بالاخره این اشال وجود

،اصل توانیم آن را در مقابل یکند که ضعیف است و نمحجیت احتیاطیه پیدا م ت بدانیم، یدارد که اگر خبر را هم حج
در مقابل ی اطلاق، قرار بدهیم. با دلیل عقل خبر نمتواند حجیت تامه پیدا کند که بتوانیم آن را مقید و مخصص قرار دهیم؛ و

یا آن را به شارع اسناد دهیم؛ چنین نیست. تا اینجا ادلهی حجیت خبر واحد به عنوان ظن خاص تمام شد. حالا آقایان به
نوشتههای که خدمتشان هست رجوع کنید و نتیجهگیری کنید که بالاخره ما به چه نتیجهای رسیدیم.

بررس اعتبار و حجیت ظن به نحو مطلق

بحث دیری که در اصول مطرح شده، این است که آیا برای اعتبار ظن به نحو مطلق ـ یعن از هر طریق که مخواهد حاصل
شود؛ از خبر واحد باشد، از قیاس باشد و ...ـ  آیا در اصول و در مقام استنباط، برای حجیت ظن به نحو مطلق دلیل داریم یا نه؟

چهار دلیل در اینجا اقامه شده است که دلیل چهارمش، دلیل معروف انسداد است. پس، در باب ظنون دو قسمت داریم؛ ی
قسمت ظنون خاصه و دیری ظنون عامه. ظن خاص آن است که دلیل خاص بر اعتبار ظن حاصل از طریق خاص قائم شده
باشد؛ که حت عرض کردم دلیل عقل هم که تا حالا خواندیم در  همین رابطه بوده است؛ اما در ظن مطلق باز هم مرویم سراغ

عقل. هیچ ی از چهار دلیل که آوردند روایت یا آیه نیست؛ تمامش ادله عقلیه است. به چهار دلیل عقل بر ظنّ عام استدلال
شده است.

دلیل اول: وجه اول ی صغرا دارد و ی کبرا. صغرا این است که ظن به تلیف (از هر راه مخواهد حاصل شود) ملازمه
گفتیم هفتاد درصد در اینجا ی لیف پیدا کردیم، یعندارد و مستلزم است با ظن به ضرر بر مخالفت. اگر در موردی ظن به ت
وجوب یا حرمت هست، ظن به این تلیف ملازمه دارد با این که اگر با این تلیف هفتاد درصدی مخالفت کردم، گرفتار ضرر
،آورد. و کبرا این است که دفع ضرر، آنهم ضرر ظنلیف هفتاد درصدی، هفتاد درصد احتمال ضرر مشوم. مخالفت با تم

عقلا واجب است؛ عقل مگوید دفع ضرر مظنون واجب است. (این نته را هم من اضافه کنم ـ که البته برخ از بزرگان هم در
کلماتشان دارند ـ که این کبرا اختصاص به معتزله و عدلیه ندارد؛ حت اشارعه که حسن و قبح عقل را منر هستند و احام را

تابع مصالح و مفاسد نمدانند، اینها هم این مقدار را قبول دارند. اگر از آنها نیز سؤال کنیم که دفع ضرر مظنون عقلا واجب
است یا نه؟ مگویند: بله؛ برای اینه اشاعره هم بالاخره مگویند انسان نباید عمل سفیهانه انجام دهد. این چنین نیست که

اشاعره بحث عقل را به طور کل تعطیل کرده باشند.) نتیجه این صغرا و کبرا این است که عقل مگوید جای که احتمال تلیف
مدهید و ظن به تلیف دارید، چون ظن به ضرر هست، تلیف را انجام بدهید. این بیان اول.

هم فرمودهاند صغرا بنا بر ی کبرا را منع کردهاند. برخ صغرا را و برخ ل: در رابطه با این دلیل، برخمناقشه در دلیل او
تقدیر و کبرا هم بنا بر تقدیر دیری ممنوع است. حالا ما باید در اینجا چه بوییم؟ اولین مطلب این است که مگوییم صغرا

ممنوع است. شما که مگویید ظن به تلیف مستلزم ظن به ضرر بر مخالفت است، اگر مراد از این ضرر، ضرر اخروی باشد،



صغرا ممنوع است و کبرا صحیح است. یعن به عقل که مراجعه مکنیم، عقل مگوید دفع ضرر و عقاب اخروی واجب است؛
اما صغرا که بوییم ظن به تلیف مستلزم ظن به عقوبت و ضرر اخروی است، این را قبول نداریم؛ برای این که ضرر اخروی

شود. الآن در واقع خیلمترتب نم لیف واقععقوبت است و موضوع عقوبت، معصیت است. عقوبت بر صرف مخالفت با ت
از تالیف را داریم و از آنها خبر هم نداریم، و با آنها داریم مخالفت مکنیم. عقوبت بر صرف مخالفت با تلیف واقع محقق

نیست؛ بله عقوبت جای است که معصیت صورت گرفته باشد و معصیت در جای است که تلیف برای انسان منجز شده و
به او رسیده باشد. پس، اگر انسان ظن به تلیف و اقع پیدا کرد، معنای ظن به تلیف این است که تلیف به انسان واصل نشده
و منجز نشده است. وقت منجز نشد، اگر عملا با آن مخالفت شود، عقوبت نخواهد بود. به عبارت دیر، اگر بخواهیم بوییم ظن

به تلیف مستلزم ظن به عقوبت اخروی است، باید در شبهات بدویه حت بعد الفحص هم احتیاط کنیم؛ چرا که باز هم احتمال
تلیف واقع وجود دارد؛ و حال آن که هیچ کس چنین چیزی را نفته است.

کلام مرحوم آخوند در اشال به دلیل اول: مرحوم آخوند وقت مخواهند صغرا را منع کنند، روی این که ضرر، ضرر اخروی
باشد، عبارت دارند؛ مفرمایند: العقل وإن لم ین مستقلا باستحقاق العقاب عل المخالفة عقل مستقل در استحقاق عقاب

نیست؛ استحقاق عقاب جای است که تلیف منجز شده باشد و کس مخالفت کند. صرف مخالفت کاف نیست. ولنّه غیر
مستقل بعدمه أیضا ً مستقل به عدم عقاب هم نیست؛ یعن مگوییم عقاب محتمل است. عقاب وقت محتمل شد، عقل مگوید
دفع ضرر محتمل واجب است. مرحوم آخوند مگوید: ول آنجای که مخالفت عقل مستقل به عقاب نیست اما مستقل به عدم

عقاب که بیاید مستقلا بوید عقاب نیست، عقل چنین حرف نمزند؛ بله حم به وجوب دفع ضرر محتمل مکند.

اشال محشّین به کلام مرحوم آخوند: اشال که محشّین بر مرحوم آخوند دارند، این است که شما با این حرفتان جلوی قاعده
گوید عقاب بلا بیان قبیح است؛ منظور بیانبلا بیانٍ واصل. عقل که م بندید. قبح عقاب بلا بیان یعنقبح عقاب بلا بیان را م
نیست که در واقع باشد، بله منظور بیان واصل است؛ و اگر بیان نرسیده باشد، عقاب قبیح است؛ اما اگر بیان رسیده باشد،
عقاب قبیح نیست. نتیجه این مشود که اگر در جای تلیف باشد و به ما نرسیده باشد، عقل مگوید عقاب قبیح است. پس،

این بیان شما با اینه خود شما قاعده قبح عقاب بلا بیان را قبول دارید، سازگاری ندارد. پس، اگر مراد از ضرر، عقوبت باشد،
صغرا را قبول نداریم؛ ول کبرا درست است. اما اگر مراد از این ضرر، ضرر دنیوی باشد، اینجا هم متوانیم بوییم که هم

صغرا و هم کبرا ممنوع است؛ و هم متوانیم بوییم فقط کبرا ممنوع است. کبرا این بود که دفع ضرر محتمل واجب است؛ اما
مواردی داریم که ی ضرر دنیوی متیقن وجود دارد ول باز عقل گاه آن را جایز مداند. مثلا شخص است مداند که اگر از
قم به تهران برود و فلان معامله را انجام دهد، منافع بسیار خوب مبرد؛ و از طرف دیر مداند که کس در راه است که او را

کت مزند. در اینجا ضرر دنیوی متیقن است، اما چون ی غرض مهمتر وجود دارد، عقل مگوید مانع ندارد و کار را انجام
بده. یعن نه تنها برای وجوب دفع ضرر دنیوی محتمل دلیل نداریم، بله بعض از موارد عقل ضرر دنیوی متیقن را هم تجویز

مکند. ی از مواردی که از بحثهای مهم است و هنوز هم در فقه خیل منقح نشده، مسئله اضرار به نفس است.

اگر کس بخواهد به نفس خودش اضرار وارد کند، آیا حرام است؟ به عقل که مراجعه کنیم، عقل مگوید در مواردی که منجر به
که منجر به قطع عضوی از اعضای بدن شود، کس حرام و ممنوع است. جای گوید خودکششود، بله؛ عقل مقتل م

مخواهد بوید من دو دست برایم زیاد است، حوصله ندارم هر روز با خودم ببرم، ی را مخواهم قطع کنم، این را هم عقل
ممنوع مداند؛ اما فرض کنید کس مخواهد خودش را مریض کند؛ ضرری بر نفس خودش وارد کند، اما نه ضرر معتنابه. در
اینجا بر حرمت آن دلیل نداریم؛ نه عقلا؛ و حت شرعاً هم شاید دلیل نباشد. اگر کس چاقو بیرد و در دستانش خراش بیندازد و
خون هم جاری شود، این ضرر است، اما نمتوانیم بوییم این شخص دارد کار حرام را انجام مدهد. به هر حال، ما در این
گونه موارد باید بر قدر متیقن از مواردی که ضرر ممنوع است، اکتفا کنیم. این نسبت به کبرا. همچنین اگر ضرر، ضرر دنیوی

باشد، صغرا هم ممنوع است که ان شاء اله بیانش را فردا عرض مکنیم. وصلّ اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین. 


