
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آیات الاحام » ناح »

در تاریخ ۰۷ اردیبهشت ۱۳۸۸

ناح
جلسه 26 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

لَوو ةشْرِكن مم رنَةٌ خَيموةٌ مملاو نموي َّتاتِ حشْرِكواْ الْمحتَن لابیان شد که در آیهی شریفه 221 سورهی مبارکه بقره: (و
نَّةالْج َلا ودْعي هالالنَّارِ و َلونَ ادْعكَ يلَـئوا مبجعا لَوشْرِكٍ ون مم رخَي نمودٌ مبلَعنُواْ وموي َّتح ينرِكشواْ الْمحتُن لاو مْتبجعا
والْمغْفرة بِاذْنه ويبيِن آياته للنَّاسِ لَعلَّهم يتَذَكرونَ) بحث عمده این است که آیا «مشرکات» شامل زنان اهل کتاب مشود یا اینه

(و تَنحوا ٱلْمشْرِکٰتِ) فقط دلالت بر بطلان و فساد ناح زنان بتپرست دارد؟ 

کلام را از مرحوم علامه طباطبای نقل کردیم. ملاحظه فرمودید مرحوم علامه اصرار دارد کلمه مشرکات شامل زنان اهل
کتاب نمشود. کلام مفصل را نیز از فخر رازی نقل کردیم که مگوید کلمه مشرکات شامل زنان اهل کتاب مشود. و ما

عرض کردیم بعض از محققین که در آیات الاحام کتاب نوشتهاند مثل مرحوم صاحب مسال ـ که انصافاً از کتابهای دقیق
در آیات الاحام است ـ نیز همین نظر را دارند که ما باید بوییم کلمه مشرکات شامل زنان اهل کتاب هم مشود. کلمات و ادله

را بیان کردیم. 

تحقیق مسأله در مورد شمول زنان اهل کتاب در آیه 221 بقره

آنچه که به نظر صحیح و قویتر مرسد، نظریهی صاحب مسال و فخر رازی است؛ و ما نمتوانیم با آنچه که مرحوم علامه
فرمودهاند مساعدت کنیم. برای روشن شدن مطلب چند نته را باید ذکر کنیم. اولین نته که اساس فرمایش مرحوم علامه

است، تحقیق در مورد آن بیان مکنیم. ایشان فرمودند: اگر عنوان مثل شرک یا کفر، به کس اسناد داده شد و گفتند «من
نع غَن هنَّ الفَا فَرن کمفرماید: (وکفر» یا «من شرک»، اسناد، ملازمهای با وصف و تسمیه ندارد. اگر در آیهی حج م

) لازمهاش این نیست که به تارک الحج متوان کافر گفت. آن وقت فرمودند یهود و نصاری، هرچند شرک اعتقادی دارند ینٰلَمالْع
و شرک در عبودیت دارند، اما فرق است بین اسناد شرک و بین این که بوییم اینها مشرک هستند. لذا، فرمود به اهل کتاب

مه گفتیم: این بحث هم ادبدر توضیح کلام مرحوم علا شود گفت که اینها مشرک است. اولاشود اسناد شرک داد، اما نمم
است و هم در مقدمات علم اصول در بحث مشتق مطرح مشود که اگر کس در زمان ظلم را انجام داد، شد «من ظلَم» آیا

عنوان استمراری ظالم بر او تطبیق مکند یا اینه نه، این عنوان بر او تطبیق نمکند؟

بزرگان اصول ی بحث را دارند که مبادی مشتقات مختلف است؛ گاه بعض از مبادی به صورت مله است و تا مله نشود به
او چنین نمگویند. اگر کس ده، بیست، و یا صد مسئله فقه را فقط بلد است، اما فقاهت مله او نباشد، به او فقیه نمگویند.

اگر کس در ده مورد یا صد مورد از خودش عدالت به خرج داد، تا ملهاش نشود، به او عادل نمگویند؛ البته بنا بر این که
عدالت را روی همان تفسیری که مرحوم علامه دارد به معنای مله بیریم که جمع زیادی از فقها قبول کردهاند، اما ما در بحث

اجتهاد و تقلید این را نپذیرفتیم. و گاه برخ از مبادی عنوان حدوث دارد؛ برخ از مبادی عنوان حرفه دارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/95
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/55
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=221
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=221
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=221
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97


اینجا مخواهیم به مرحوم علامه عرض کنیم فرمایش شما در موارد و مبادیای که ارتباط به مسائل اعتقادی ندارد، درست
است. اگر کس ده سال به صورت دیری زده، الآن که او را مبینیم به او نمتوانیم بوییم «أنت ضارب» . باید ضرب الآن

فعلیت داشته باشد تا به او بوییم «ضارب». مبدأ در اینجا از بین رفته است؛ مر اینه مجازاً به او ضارب بوییم اما حقیقتاً
نمتوانیم به او بوییم «أنت ضارب» . اما در مبادیای که جنبهی اعتقادی دارد، اگر کس ی لحظه یا در ی مورد کفر

بورزد، این در وجود او همیشه هست و از بین نرفته است؛ این کفر همراه او هست؛ هر آن به او مشود گفت کافر. اگر شرک
ورزید، هر آن به او مشود گفت مشرک. ما نمتوانیم در مبادیای که جنبه اعتقادی دارد، بین اسناد و توصیف فرق قائل شویم.

پس، هنام که در اساس فرمایش مرحوم علامه مناقشه کنیم، بقیه مطالب روشن مشود. این نته اول.

نتهی دوم : ادعای مرحوم علامه این است که بر اهل کتاب، در قرآن عنوان مشرک اطلاق نشده است. خداوند هرجا اهل کتاب
را در قرآن یاد کرده، بر آنان اطلاق کافر فرموده، اما عنوان مشرک برایشان اطلاق نشده است. در مورد این فرمایش مرحوم

علامه باید ی مقدار در آیات شریفهی قرآن تتبع کرد؛ و بعد از تتبع، ببینیم آیا فرمایش درست است یا نه؟ در آیه 30 سوره توبه
نٱب ریزع ودهقَالَتِ ٱلْینیز بیشتر به همین استدلال کرده، آمده است: (و که اولین دلیل فخر رازی هم هست و صاحب مسال
ٱله) یهود مگویند عزیر پسر خداست؛ ممن است یهود امروز عزیر را پسر خدا ندانند، ول همین مقدار که یهود در زمان

پیامبر(ص) عزیر را پسر خدا مدانستند، کاف است.

چون ی از مناقشات و کج فهمهای که بعض دارند و به قرآن اشال مکنند، این است که مگویند در قرآن شما نوشته
شده عزیر پسر خداست؛ در حال که الآن هیچ یهودی را پیدا نمکنید که بوید عزیر پسر خداست؟ این جوابش روشن است.
جوابش این است که یهود زمان پیامبر(ص) که مورد خطاب ایشان بودند، این اعتقاد را داشتند. حت در بعض از روایات که

مرحوم طبرس در احتجاج نقل کرده، پیامبر (ص) به آنها مفرمودند شماها که اینقدر برای عزیر احترام قائل هستید و او را پسر
که پیغمبر شماست. یهود زمان پیغمبر دو مطلب داشتند؛ ی قائل نیستید؟ موس دانید، چرا این عنوان را برای موسخدا م

مگفتند عزیر پسر خداست و دوم مگفتند این عنوان «ابن اله» فقط مال عزیر است. لذا الف و لام در این آیه برای عهد است؛
یعن یهود زمان پیامبر(ص) این را مگفتند. بعد مفرماید: (وقَالَتِ ٱلنَّصٰرى الْمسیح ابن اله) نصارا هم قائل بودند مسیح پسر

خداست.

خداوند در ادامه آیه مفرماید: (ذَلكَ قَولُهم بِافْواههِم يضاهوونَ قَول الَّذِين كفَرواْ من قَبل ) یعن این قول و گفتار یهود و نصارا
شبیه قول کفاری است که قبل از اینها بودهاند. یعن یهود و نصارا این عقائد باطل و خراف و پوچ را از کفّار و بتپرستان

گرفتهاند. کفّار و بتپرستها بتهای که داشتند اسم ی را مگذاشتند بت پدر، و دیری را مگذاشتند بت پسر و ی دیر را
هم به بت مادر اسم مگذاشتنند. و ی از نات این است که بعد از قضایای از بین بردن یهودیها توسط بخت النصر و

قضایای بابل، بعداً که کورش باز به یهودیها اجازه داد به بابل آمدند، «عزیر» نشست و خودش تورات را نوشت. همین تورات
محرف را؛ چون در قضایای بخت النصر تورات به اعتقاد خودشان «صل» سوزانده شد و از بین رفت. روی همین حساب هم

مگویند عزیر ابن اله است.یهودیها و مسیحها قائل به این عقاید خراف هستند.

ما باشیم و همین مقدار، پس اینها مشرک هستند. کس که برای خدا پسر قائل است معنایش این است که برای خدا شری قائل
ین محتاج به شریدر شرک این است که احد الشری ال اصلاست؛ معنایش این است که او محتاج به این پسر است؛ و اش

دیر است. به همین اندازه، عنوان شرک در اعتقادات و شرک در مبدأ و شرک در الوهیت داشتند. به خوب روشن است که
لاواْ ارما امو ميرم ناب يحسالْمو هونِ الن داباً مبرا مانَهبهرو مهاربحگوید: (اتَّخَذُواْ ااینها مشرک هستند. آیه بعد همین آیه م

ليعبدُواْ الَـهاً واحداً لا الَـه الا هو سبحانَه عما يشْرِكونَ)

این آیه صریح در این است که یهود و نصارا مشرک هستند؛ ما چه دلیل بهتر از این مخوهیم که بوید یهود و نصارا از نظر

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=30
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=30
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=30
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=30
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=31
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=31


فرهن قرآن عنوان مشرک را دارند؟. بنابراین، آیات 30 و 31 سوره توبه دلیل بسیار خوب است بر این که اهل کتاب مشرک
هستند. و بیان نمودیم که مرحوم علامه فقط در جواب مفرمایند إسناد الشرک غیر وصف الشرک اسناد شرک غیر از اتصاف
به شرک است. نه، اینها واقعاً مشرک بودند و عنوان تمسیه و توصیف هم برایشان وجود دارد. لذا، به حسب فرهن قرآن اینها

عنوان مشرک را دارند؛ و بدون هیچ تردیدی (و تَنحوا۟ ٱلْمشْرِکٰتِ)شامل زنان اهل کتاب هم به حسب ظاهر ادلّه مشود.

مهيتتَا َّتح ينَنفم ينشْرِكالْمتَابِ وْال لها نوا مفَرك الَّذِين ني نه (لَممه آیه اول سوره بیم: این که مرحوم علامطلب سو
) را به عنوان شاهد آوردند بر اینه بین اهل کتاب و مشرکین فرق است. سؤال ما این است که کلمه «مشرکین» در این آیه الْبيِنَةُ

به چه چیزی عطف شده است؟ درست است مشرکین و اهل کتاب را جدا کرده است اما مشرکین عطف به اهل کتاب است یا
عطف به کفروا است؟ یعن این آیه شریفه دو گروه را مصداق کفر قرار داده است؛ ی اهل کتاب و ی هم مشرکین؛ یعن از

این آیه استفاده مکنیم «کل مشرک کافر، کل أهل التاب کافر» و بعد مخواهیم به این نتیجه برسیم.

آیا شما مپذیرید که هرجا در قرآن کلمه کافر آمد، شامل اهل کتاب هم بشود؟ مخواهم این را عرض کنم که آیات مربوط به
قتل کفار داریم، آیا متوانیم استدلال کنیم چون در این آیه اهل کتاب و مشرکین هر دو از مصادیق کفارند، پس هرجا در قرآن

حم برای کافر آمد، باید شامل هر دو گروه شود؟ نه، چنین نیست. برای توضیح مطلب، باید بوییم که قبلا عرض کردیم قرآن
کتاب عجیب است و واقعاً بشر عاجز از این است که بتواند به راحت مراد خداوند تبارک و تعال را روشن کند. 

ظواهر آیات روشن است؛ اما اگر در آن آیه اطلاق مشرک شد، بوییم پس همه جا باید اطلاق مشرک شود؛ در آیهای اطلاق کافر
شد، بویم همه جا باید اطلاق کافر بشود؛ این چنین نیست. قرآن در همین آیه از سوره بینه، اهل کتاب و مشرکین را از مصادیق

کفار قرار داده است؛ اما از آن طرف آیات داریم که احام مربوط به کفار را دارد، اما یقین داریم که شامل اهل کتاب
نمشود. ما نمتوانیم بوییم پس، هرجا کافر آمد، اهل کتاب هم هست؛ همانطور که نمتوانیم بوییم هرجا مشرک آمد،

احامکه برای بقیه مشرکین گفتهاند برای اینها هم هست؛ چنین نیست. این نته به نظر مرسد که نتهی مهماست.

 روایت را فخر رازی مگوید: «قد تواتر النقل عن الرسول(ص) أنّه کان یسم کل من کان کافراً بالمشرک» مگوید روایت
متواتر داریم که هر کس کافر بوده، پیامبر به او عنون مشرک را اطلاق مکرده است. اگر بخواهیم از حیث لغت بررس کنیم،

از حیث لغت، بین کافر و مشرک فرق است؛ اما اگر این روایت را بخواهیم ملاک قرار دهیم که پیامبر به هر کافری مشرک گفته
است، مگوییم شما هم که قبول دارید اهل کتاب کافر هستند، پس باید عنوان مشرک هم برایشان صدق کند.

البته ما نمخواهیم به این روایت تمس کنیم؛ این روایت برای ما اعتباری ندارد؛ هرچند که گفته «قد تواتر النقل» اما باید ببینیم
در کتب روای شیعه این روایت آمده است یا نه؛ اگر نیامده باشد که هیچ، ول اگر آمده باشد، ادعای که مخواهم بنم این

است که واقعاً این از چیزهای است که به این زودی نمشود نتیجه روشن را بیان کرد. پس، هر آیه را باید با قرائن و
خصوصیات همان آیه معنا کرد. اگر در این آیه مگوید (وقَالَتِ ٱلْیهود عزیر ابن ٱله) آیا باید در همه جا بوییم که خداوند

یسان اراده کرده است و در همه آیات مراد یهود زمان پیامبر است؟ من در بحث قاعده لاحرج، در مورد «حرج» عرض کردم
که لفظ «حرج» هرجای که در قرآن آمده، ی معنای خاص از آن اراده شده است؛ لفظ «فتنه» در هر جا به ی معنای است.

و برای من تقریباً روشن است که نمشود گفت چون در فلان آیه کلمهی «زینت» آمده، در آیهی دیری هم که این کلمه آمده
باشد، به همین معناست. بنابراین، به مرحوم علامه عرض مکنیم: شما آیات را هم آوردید که برای مشرکین احام است که

اینها مربوط به اهل کتاب نیست. مگوییم این را قبول داریم؛ اما این دلیل نمشود بر اینه کلمه مشرک بر زنان اهل کتاب
اطلاق نشود.

 وصل اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=98&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=98&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=30



