
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۱۴ اردیبهشت ۱۳۸۸

حجيت خبر واحد
جلسه 97 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بیان نمودیم برای دلیل عقل سه بیان وجود دارد. بیان اول را ذکر کردیم و به این نتیجه رسیدیم که چون علم اجمال دوم با علم
اجمال سوم انحلال پیدا نمکند، نتیجه این مشود که این بیان اول کاف در استدلال نیست. اگر علم اجمال اول و دوم را در
علم اجمال سوم خلاصه کنیم و بوییم با علم اجمال سوم آنها منحل مشوند، و دائرهی علم اجمال منحصر به اخبار شود،
متواند دلیلیت داشته باشد؛ اما اگر دائرهی علم اجمال توسعه پیدا کرد، ملحق به همان دلیل انسداد است که ان شاء اله بعداً

مخوانیم.

بررس بیان دوم دلیل عقل در حجیت خبر واحد

کلام مرحوم صاحب وافیه: بیان دوم بیان است که صاحب وافیه ذکر کرده است. ایشان برای این که روایات موجوده در کتب
مشهوره روائیه را معتبر کنند، ی دلیل آورده و مدعایش هم این است که به مقتضای این دلیل، ما به روایات که در این کتب
آمده و جمع از فقها به این روایات عمل کردند، عمل مکنیم؛ و این روایات معارض هم ندارد. با این شرایط مخواهند این

دلیل را بیاورند برای چنین مدّعای. مدّعای صاحب وافیه اثبات حجیت جمیع روایات در کتب روائیه نیست؛ بله حجیت
روایات است که جمع از فقها به آنها عمل کردند و معارض هم نباشد. استدلال ایشان دو مقدمه دارد. در مقدّمه اول مفرمایند

ما قطع به بقای تلیف داریم تا روز قیامت، خصوصاً به اصول ضروری مثل نماز و روزه و حج و جهاد که اسلام مبتن بر
اینهاست. ما باید به این تالیف عمل کنیم. و مقدّمه دوم این است که اگر به روایات که در کتب مشهوره آمده، عمل کنیم،

متوانیم بوییم حقیقت نماز، روزه، حج و جهاد را محقّق ساختیم؛ اما اگر به این روایات عمل ننیم، حقایق این امور محقق
نمشود. به عبارت دیر، مفرماید صلات دارای اجزا و شرایط است؛ حج دارای اجزا، شرایط و ارکان است؛ ما اگر به این

روایات که در کتب روائیه آمده عمل کنیم، این اجزا و شرایط محقّق مشود؛ حج و صلات موجود مشود؛ اما اگر به این
روایات عمل ننیم، اجزا و شرایط محقق نشده، و این حقایق در عالم خارج موجود نمشود. چونه متوان حج را بدون این

خصوصیات که در روایات آمده انجام دهیم؟

صلات را بدون این اجزا و شرایط که در روایات آمده است، مخصوصاً که برای صلات روایات بیانیه داریم، اگر بدون این
اجزا و شرایط باشد، چونه صلات عنوان صلات را پیدا مکند؟ پس، اگر بخواهیم به این تالیف عمل کنیم، باید روایات که

متضمن اجزا و شرایط هست را محقّق کنیم. ایشان بعد از این دو مقدمه مفرمایند: پس، عمل به تالیف متوقف است بر عمل به
این روایات. در این بیان صاحب وافیه دیر مسئله علم اجمال و این که بعض یا کثیری از روایات از معصوم(ع) صادر شده

است، این حرفها نیست. فقط مدانیم تالیف داریم؛ و هیچ راه هم برای بیان اجزا و شرایط این تالیف غیر از این روایات
نیست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اشال مرحوم شیخ انصاری به نظر صاحب وافیه: مرحوم شیخ در کتاب رسائل دو اشال بر صاحب وافیه کرده است که
مرحوم آخوند در کفایه اشال اول مرحوم شیخ را جواب مدهد؛ اما اشال دوم را مپذیرد. اشال اول این است که شما چرا

دائرهی اخبار را منحصر مکنید به اخباری که اجزا و شرایط را بیان کرده است؟  شما باید بویید که ما علم اجمال داریم
نسبت به اینه اگر بخواهیم به تالیف خودمان عمل کنیم، باید به همه این روایات عمل کنیم؟ پس، اشال اول مرحوم شیخ این

است که چرا دائره را محدود کردید به روایات که جمع از اصحاب عمل کرده باشند و معارض نداشته باشد؟ مرحوم شیخ
مفرماید: مقتضای دلیل شما این است که بوییم باید به تمام روایات عمل کنیم چه آن روایات که این دو شرط ـ ی «عمل

جمع من الاصحاب» و دو «من غیر معارض» ـ را داشته باشد و چه نداشته باشد.

پاسخ مرحوم آخوند به اشال مرحوم شیخ: مرحوم آخوند در کفایه از این اشال مرحوم شیخ جواب مدهند. مفرمایند:
ممن است که صاحب وافیه ادعای انحلال کند؛ بوید ما مثلا پنجاه هزار روایت داریم؛ که از این تعداد، سهزار روایت دارای
این شرایط هستند که جمع از اصحاب به آنها عمل کردند و معارض هم ندارد؛ مگوید ما اگر به همین مقدار روایات که داری

این شرایط هستند عمل کنیم، یقین داریم تلیفمان را انجام دادیم. و علم به بقای تالیف و لزوم عمل به تالیف با همین مقدار
محقّق مشود. به نظر، این جواب مرحوم آخوند روی مذاق و مبنای خودشان درست است. ما در بحث قبل گفتیم: مرحوم

آخوند گفت: علم اجمال اول به وسیله علم اجمال دوم منحل مشود؛ و علم اجمال دوم به وسیلهی علم اجمال سوم منحل
مشود؛ اما مرحوم شیخ انصاری فرمود: نه، علم اجمال دوم منحل نمشود. ما هم از مرحوم شیخ تبعیت کردیم؛ و گفتیم:

انصاف این است که علم اجمال دوم منحل نمشود. مرحوم شیخ که علم اجمال دوم را با علم اجمال سوم منحل نمکند،
چطور در این علم اجمال سوم بخواهد ی درجه تنزل کند؟ در علم اجمال سوم مگوییم علم اجمال داریم که تالیف در میان

اخبار است؛ حال اگر بوییم این اخبار هم دو قسمت است: ی قسم اخباری که جمع از اصحاب به آنها عمل کردند و
معارض ندارد؛ و ی قسم هم غیر از این؛ و بوییم علم اجمال به وسیله این قسم منحل مشود. و اگر کس این قسم را انجام

داد، یقین دارد تالیفش را انجام داده است.! ما نمتوانیم چنین یقین پیدا کنیم؛ و این انحلال انصافاً حرف درست نیست.

پس، اشال اول مرحوم شیخ که فرمود: مقتضای دلیل شما عمل به جمیع الاخبار است نه خصوص اخباری که این دو شرط را
دارند، به قوت خودش باق است. اشال دوم مرحوم شیخ که مرحوم آخوند نیز دارند، این است که: این دلیل برای ما حجیت

احتیاطیه مآورد؛ یعن این دلیل نمآید خبر را حجت تامه قرار دهد. این دلیل برای ما حجیت ضعیفه اثبات مکند و معنای
حجیت ضعیفه این است که اگر این خبر، خبر مثبت باشد و در مقابل آن اطلاق یا عموم باشد، مقید نیست. اگر حجیت تامه

داشت، مثل سایر موارد، حتّ مگویید که این خبر مخصص قرآن هم هست؛ اما اگر خبر را با این دلیل اثبات کردید، حجیت
احتیاطیه مآورد؛ و این اشال را دارد. البته این اشال است که در تمام بیانهای دلیل عقل مآید و مختص به این بیان

نیست. پس، ما که اشال اول مرحوم شیخ را بر این بیان وارد دانستیم، دیر این بیان برای ما قابل قبول نیست.

بررس بیان سوم دلیل عقل در حجیت خبر واحد

 آخرین بیان که بیان سوم است برای دلیل عقل، این است که: ما یقین داریم ملف هستیم به رجوع به این روایات. اصلا به
مقتضای حدیث ثقلین که متواتر بین الفریقین است، ی از تالیف ما رجوع به قرآن و سنت است؛ یعن دلیل قطع روشن

داریم که موظف هستیم به قرآن و سنّت ـ روایات ـ رجوع کنیم. قرآن که فعلا محل بحث نیست. در سنّت، اگر یقین پیدا کردیم که
فَبِها؛ اما اگر یقین پیدا نردیم، باید به آنچه که برای ما ظن الصدور است عمل کنیم؛ چون راه غیر از این نداریم. حدیث ثقلین
که مگوید: إنّ تارک فیم الثقلین کتاب اله وعترت خودش دلیل قعط است و قطعاً از پیامبر(ص) صادر شده است. پس ما

این تلیف را داریم. حالا مخواهیم به آن عمل کنیم. مرویم سراغ روایات، به آن که یقین پیدا کردیم، فبِها و عمل مکنیم؛ اما
اگر یقین پیدا نردیم، نوبت مرسد به این که تنزل کنیم، و هرچه را که ظن به صدور یا اعتبارش پیدا کردیم، به آن عمل کنیم.



این دلیل را صاحبهدایة المسترشدینه حاشیه معالم است و انصافاً ی از کتابهای بسیار پر مطلب در مباحث اصول است،
بیان کردهاند. صاحب هدایة المسترشدین برادر مرحوم صاحب فصول بوده؛ و این دو برادر دو کتاب اصول نوشتهاند که هردو

واقعاً مرجع است.

اشال مرحوم شیخ انصاری: مرحوم شیخ در رسائلمگوید: این که ی دلیل و بیان سوم نشد؛ یا به بیان اول بر مگردد و یا
به بیان دوم. مفرمایند: اگر ملاک، ادعای علم اجمال به تالیف واقعیه است که این بر مگردد به دلیل اول؛ و اگر ملاک، علم

اجمال به صدور کثیری از اخبار است که این به دلیل دوم بر مگردد. به عبارت دیر، مرحوم شیخ مفرماید شما که
مفرمایید ما ملف هستیم به رجوع به سنّت، مراد از سنّت چیست؟ مراد از سنّت، سنّت محیه است یا سنّت حاکیه؟ در

ابتدای کفایه این مسئله را مطرح کردهاند که سنّت محیه یعن خود قول، فعل و تقریر امام(ع)؛ و سنّت حاکیه یعن خبر محمد
یه است، یعنفرماید: اگر مرادتان سنّت محکند. ایشان مایت مبن مسلم که برای ما قول، فعل و تقریر امام(ع) را ح

مخواهید بویید پیامبر(ص) در حدیث ثقلین که فرمود تارک فیم الثقلین،   مراد از عترت سنّت واقع و قول، فعل و تقریر
معصوم(ع) است؛ که بین عمل به این روایات و عمل به آنها ملازمه نیست. ممن است روایات آنها را بیان نرده باشد. اما اگر

مراد سنّت حاکیه است ـ که اتفاقاً خود صاحب هدایة المسترشدین  هم در آخر کلامش تصریح کرده که مراد من از سنّت، سنّت
حاکیه است ـ، مرحوم شیخ مفرماید حدیث ثقلین سنّت حاکیه را نمگوید و بله سنّت محیه را مگوید. پس، حدیث ثقلین را

کنار بذارید. حالا که حدیث ثقلین را کنار مگذارید، باید بوییم سنّت حاکیه یا علم اجمال به تالیف واقعیه داریم که دلیل
انسداد و بیان اول مشود و یا علم اجمال داریم کثیری از این روایات از معصوم(ع) صادر شده است که بیان دوم مشود.

بالاخره این دلیل، دلیل دیری در کنار آن دو نشد.

مناقشه مرحوم آخوند در اشال مرحوم شیخ: مرحوم آخوند در کفایه به مرحوم شیخ مفرماید: شما اشتباه کردید. صاحب
حاشیه ـ هدایة المسترشدین ـ نه به ملاک علم اجمال به تالیف واقعیه حرف زده و نه به ملاک علم اجمال به صدور کثیری از

این روایات؛ بله گفته ما علم داریم به اینه ملّف هستیم به رجوع به این روایات به مقتضای حدیث ثقلین؛ و این ی ملاک
سوماست. صاحب حاشیه مگوید که ما مدانیم ملف هستیم و تلیف شرع داریم؛ ما کاری به علم اجمال به تالیف

واقعیه و صدور اخبار نداریم؛ بله ی از تالیف ما رجوع به روایات و عمل به آنهاست.

نظر استاد محترم: ما در آن دورهی آخری که کفایهتدریس مکردم، در حاشیه کتاب نوشتهام: بالاخره علم به این تلیف از کجا
آمده است؟ این علم منشأ مخواهد؛ منشأ این تلیف چیست؟ منشأش یا علم اجمال به همان تالیف واقعیه است؛ شارع چرا

فرموده به روایات عمل کنید. تعبیری که در آن حاشیه دارم این است که آیا تلیف به رجوع به روایات ی تلیف مستقل است
و خودش در عرض سائر تالیف است؟ نه، چنین نیست و رجوع به روایات، ی عنوان طریق دارد. علت این که خداوند ما را

ملف به این روایات کرده، این است که به تالیف واقعیه عمل کنیم. پس حرف ایشان بر مگردد به علم اجمال به تالیف
واقعیه؛ و یا علم اجمال به صدور کثیری از این روایات از معصوم(ع). بنابراین، اشال مرحوم شیخ به این بیان سوم هم وارد

است. نتیجه این شد که ما برای حجیت خصوص خبر، دلیل عقل نداریم. و هرسه بیان مورد مناقشه واقع شد؛ هرچند که
مرحوم آخوند بیان اول را پذیرفتهاند. اما بیان دوم را نپذیرفته و بر بیان سوم هم اشال دارند که مجال نشد آن را عرض کنیم؛
ّکنیم. وصله فردا عرض مدارد که ان شاء ال بر بیان سوم دلیل عقل الاش ال مرحوم شیخ، یایشان با قطع نظر از اش

اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین. 


