
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۱۲ اردیبهشت ۱۳۸۸

حجيت خبر واحد
جلسه 95 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

فرمایش محقق اصفهان(رض) را در این که در مورد خبر ناف یا ترخیص چه باید گفت را ملاحظه فرمودید. هم نظر ایشان را
بیان کردیم و هم اشال که ایشان بر مرحوم شیخ انصاری و بر مرحوم آخوند داشتند را ذکر نمودیم.

مناقشه در نظر مرحوم محقّق اصفهان در دلیل عقل حجیت خبر واحد

دو سه نته را به عنوان ملاحظه بر فرمایش مرحوم اصفهان داریم. نته اول این است که نتیجه کلام مرحوم اصفهان با
نتیجهای که مرحوم شیخ قائل شدهاند ی است. مرحوم شیخ فرمودند علم اجمال نسبت به اخبار مثبت الزامآور و تنجزآور

است، اما نسبت به اخبار ناف معنا ندارد که بوییم تنجزآور است یا وجوب العمل دارد. و نتیجه کلام مرحوم شیخ این شد که
نسبت به خبر ناف فرمایند علم اجمالهم همین است. ایشان هم م وجوب العمل ندارد. نتیجه کلام مرحوم اصفهان اخبار ناف

اثر ندارد لا عقلا ولا شرعاً. بنابراین، نتیجه این دو کلام ی است. هرچند بیان و استدلال مرحوم شیخ با استدلال مرحوم
اصفهان مختلف است. این اشال چندان اشال مهم نیست.

اشال دوم که ی مقدار توجه به آن لازم است، این است که مرحوم اصفهان فرمود: در باب تنجز، وصول تلیف به ملّف
کاف خواهند بفرمایند هم علم تفصیلو مثبت م لیف ثبوتشود. و در مورد تبه واصل نشود، منجز نم لیفلازم است؛ و تا ت
است و هم علم اجمال؛ اما در مورد نف تلیف، علم تفصیل لازم است و علم اجمال کاف نیست. مرحوم اصفهان مفرمایند:

اگر نسبت به نف تلیف، تفصیلا علم پیدا کنیم، برای ما حجیت دارد؛ اما اگر علم اجمال پیدا کردیم، کاف نیست. برای این که
لیف هست، این علم اجمالدهیم؛ و چون احتمال تلیف را ماست، باز احتمال ت که در دائرهی علم اجمال با وجود خبر ناف

به نف نمتواند معذّر باشد. ببینیم آیا این مطلب درست است یا نه؟ اشال مهم این مطلب آن است که اگر ی احتمال خارج
از دائره علم اجمال بدهیم، این فرمایش درست است. بوییم علم اجمال داریم به اینه یسری تالیف هم نف شده است. اگر

خارج از دائره علم اجمال در غیر اخبار، احتمال بدهیم ی دلیل بر وجوب دعا هست، این فرمایش اصفهان درست و تام
است؛ اما الآن فرض ما این است که ما هستیم و اخبار، علم اجمال هست و این روایات، اگر بناست تلیف اثبات یا نف شود

در همین دائره باید باشد. حالا در همین دائره دیدیم بعض از روایات بر نف تلیف وجود دارد، چرا این علم اجمال به نف، برای
ما معذر نباشد؟

به نظر این هم معذر است. اگر خارج از این علم اجمال مگفتید ما علم اجمال داریم به صدور بعض از این روایات از
امام(ع)، که بعض از روایات مثبت و بعض ناف است، خارج از این علم اجمال هم از راهها و ادله دیر احتمال مدهیم که

مسئله تلیف را بیان کرده باشند، آن وقت، نتیجهاش این مشود که علم اجمال به این خبر ناف لا یون معذّراً. اما اگر دائره را
بستیم و گفتیم خارج از این علم اجمال هیچ نداریم، ـ (این را خوب دقت بفرمایید) ـ گفتیم هرچه خدا بیان فرموده اثباتاً و نفیاً در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


همین روایات است، اگر در بین این روایات خبری بود دال بر تلیف، باید بر طبق آن عمل کنیم؛ و اگر هم در بین این روایات
خبری نف تلیف کرد، این خبر ناف هم برای ما معذر است. همانطور که علم اجمال منجز است و نسبت به اخبار مثبته برای
ما لزوم العمل را اثبات مکند، نسبت به خبر ناف هم همینطور است و آن را برای ما معذّر قرارمدهد. بنابراین، اساس و نقطه

اصل کلام مرحوم اصفهان که مگفت علم اجمال به نف تلیف معذّر نیست؛ برای اینه با احتمال تلیف قابل جمع است؛ ما
مگوییم بله، با احتمال تلیف قابل جمع است؛ اما آن احتمال که خارج از این دائره باشد وجود ندارد؛ فرض ما این است که
غیر از این دائره، چیزی به عنوان راه اثبات یا نف تلیف وجود ندارد. به نظر ما، فرمایش مرحوم آخوند، فرمایش درست است

و معذّریت وجود دارد.

اشال سوم: مرحوم اصفهان در جواب مرحوم آخوند ـ که فرمود جواز العمل عل طبقه ـ گفت اگر جواز تلیف را مگویید،
عقل حق ندارد که جواز تلیف داشته باشد. به همین دلیل احتمال دوم را مطرح کرد که مسئله منجزیت و معذریت بود؛ و

مرحوم اصفهان این را اینطور رد کرد که اگر این به عنوان معذریت باشد، لا معنا له؛ چون معذریت اثر حجت شرع است. ما
این را متوجه نشدیم که یعن چه معذریت اثر حجت شرع است؟ معذریت اثر علم اجمال است. علم اجمال نسبت به موارد

مثبته منجزیت مآورد و نسبت به موارد نافیه معذریت مآورد. این که بوییم معذریت اثر حجت شرع است، این معنا ندارد.
لذا، نتیجه عرض ما این شد که در این مسئله، حق با مرحوم آخوند خراسان است که بوییم علم اجمال همانطور که نسبت به

اخبار مثبته اثر دارد، نسبت به اخبار نافیه هم اثر دارد. عنوان کلاش جواز العمل عل طبقه است؛ یعن کس که مگوید من
علم اجمال دارم که شارع تالیف یا نف تالیف را ضمن این اخبار بیان فرمومده، متواند به این روایات عمل کند؛ به حجت

علم اجمال، به حجیت احتیاطیه، هم در اخبار مثبته و هم در اخبار نافیه. بسیاری از کتابها متعرض این فرمایش مرحوم
اصفهان نشدهاند؛ و با اینه صاحب کتابمنتق الاصول معمولا مقید است حرفهای مرحوم اصفهان را بیان، تحریر و تنقیح

کند، و بعد هم مورد اشال قرار دهد، اما اینجا چیزی را مطرح نرده بود. مرحوم آقای خوئ هم ظاهراً مطرح نردند؛
امام(رض) هم با اینه نسبت به فرمایشات مرحوم اصفهان عنایت دارند، اما اینجا چیزی بیان نفرمودهاند. هذا تمام اللام در

رابطه با اخبار و مقابله آنها با اصول عملیه.

بررس تقابل علم اجمال به صدور اخبار و اصول لفظیه

آنچه باق مماند، این است که اگر علم اجمال و این اخبار در کنار اصول لفظیه باشد، مثلا اصالة العموم یا اصالة الاطلاق،
اگر گفتیم علم اجمال داریم به صدور کثیری از این اخبار از مصوم(ع)، حالا در مقابل ی اصل لفظ مثل اصالة العموم یا
اصالة الاطلاق بود، چه مشود؟ اگر این اخبار به حجیت تامه برای ما حجت بودند، دیر تردیدی نبود که بر این اصول لفظیه

مقدّم هستند؛ اما الآن بحث این است که این اخبار با حجیت احتیاطیه برای ما معتبر شدهاند؛ چه باید کرد؟ اینجا مرحوم
اصفهان مطلب را خیل کوتاه فرموده است. بیان کردهاند که در اصول لفظیه مگوییم: اصول لفظیه حجت عقلائیه هستند، و

گوییم یذاریم، مهر وقت خواستیم اصالة العموم را کنار ب ت قویتری؛ یعنر به حجکنیم مما رفع ید از این حجت نم
دلیل محم مخصص باید بیاید این اصالة العموم را کنار بذارد. و تا مادام که چنین دلیل معتبری نداشته باشیم، اصالة

شود. نتیجه این کلام مرحوم اصفهانماند و از این اصول لفظیه رفع ید نمم العموم و اصالة الاطلاق به حجیت خودش باق
این است که در مقابل این اخبار که ی حجیت احتیاطیه یا حجیت ضعیفه پیدا کردند، اصالة العموم و اصالة الاطلاق بر اینها
مقدم است. مرحوم آقای خوئ(قدس سره) در صفحهی 210 از جلد 2 مصباح الاصول فرمودند باید در مسئله تفصیل دهیم؛ و

مسئله را سه صورت کردند. در صورت اول مفرمایند: ما به عموم عمل مکنیم و روایت خاص را کنار مگذاریم. در صورت
دوم مفرمایند تعین العمل بالخاص و در صورت سوم مفرمایند مخیر هستیم  به اصل لفظ عمل کنیم یا به خبر عمل کنیم. ما

باید این سه صورت را بیان کنیم. صورت اول مفرمایند اگر مفاد عام ی حم الزام باشد و خبر ی حم غیر الزام عام
باشد، مثال زدند به حرم الربا و لا ربا بین الوالد والولد یعن جایز است که بچه از پدر یا پدر از پسر ربا بیرد. (خوب دقت

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


کنید که ایشان مطلب را چطور بیان مفرمایند)

ایشان مفرمایند: ما دو علم اجمال داریم؛ ی علم اجمال این است که مدانیم نسبت به بعض از عمومات تخصیص وارد
شده است؛ و اثر این علم اجمال آن است که اصالة العموم از حجیت و اعتبار ساقط مشود. و علم اجمال دوم این است که

مدانیم مولا در بعض از اینها اراده عموم کرده است؛ علم اجمال داریم که عموم که مدلول لفظ بعض از اینهاست، قطعاً
مراد مولا بوده است؛ و اثر این علم اجمال دوم آن است که بوییم احتیاط کنید؛ هرجا عام پیدا کردیم و تلیف هم تلیف

را در اینجا داریم. بعد از این فرمودند: ما ی بود، بر طبقش عمل کنیم. در رابطه با عموم حرم الربا، این دو علم اجمال الزام
علم اجمال داریم که بعض از عمومات هم تخصیص خورده است؛ همان علم اجمال اول؛ اما اثرش در آن مخصص است که

الزام باشد؛ که در این صورت اثرش در مخصص ناف و ناف الزام یا ترخیص اثر ندارد. علم اجمال اول این بود که علم
اجمال داریم به یسری از مخصصات در شریعت؛ نسبت به عمومات این مخصصات، اگر مخصص الزام باشد، علم

اجمال اثر دارد اما  اگر الزام نباشد و ترخیص باشد، اثر ندارد. نتیجه این است: اینجا ی حرم الربا داریم؛ علم اجمال اول
که علم اجمال به ورود بعض از مخصصات است، چون فرض ما این است که لا ربا بین الوالد والولد ترخیص است، این
علم اجمال اثر ندارد. وقت اثر نداشت، نوبت مرسد به علم اجمال دوم که مدانیم شارع بعض از عمومات را اراده کرده

است؛ احتیاط مگوید به عام عمل کنیم.

خاص ترخیص اول در مانحن فیه چون خاص ما ی کنیم؛ علم اجمال را بیاییم بررس فرمایند: این دو علم اجمالایشان م
داریم ـ حالا عام یا مطلق فرق عام ر، یگذاشت. از سوی دیبود، حتماً اثر م است، اثر ندارد؛ که اگر خاص الزام

نمکند ـ به نام حرم الربا ، هر ربای حرام است؛ و علم اجمال داریم که شارع بعض از این عمومات را اراده کرده است. و
این علم اجمال دوم برای شما لزوم احتیاط به عمومات مآورد. پس، عموم حرم الربا به قوت خودش باق است و به آن باید
عمل شود؛ اما نه از باب اصالة العموم. چون اصالة العموم با علم اجمال به صدور بعض از مخصصات الزامیه از حجیت

افتاده است؛ و در اینجا به این عموم به عنوان احتیاط باید عمل کرد. روی این دلیل عقل خوب دقت کنید؛ ما فعلا نمخواهیم
ادله دیر را بوییم؛ و آنها سر جای خودش؛ ما باشیم و دلیل عقل بر حجیت خبر واحد، اگر عام مقتضای اصول لفظیه بود و

رود؛ علم اجمالاز مخصصات الزامیه از بین م به وجود بعض بود، اینجا اصالة العموم با علم اجمال خاص ما ترخیص
نسبت به این مخصص گرچه اثر ندارد، چون این مخصص ترخیص است، اما علم اجمال به مخصصات الزام، اصالة

العموم را از بالا مکشد پایین؛ ما ممانیم و علم اجمال دوم؛ مقتضای علم اجمال دوم هم این است که ما احتیاط کنیم و به
این عموم عمل ننیم. این خلاصه فرمایش مرحوم آقای خوئ(قدس سره). وصلّ اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین. 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275

