
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 2 »

در تاریخ ۰۷ اردیبهشت ۱۳۸۸

کتاب البیع
جلسه 92 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ادله بر جواز جریان وکالت

عرض کردیم که مرحوم صاحب عناوین(ره) بعد از اینه پنج دلیل برای این قول که اصل اول در مواردی که ش داریم وکالت
بردار هست یا نیست؛ «اصل عدم صحت وکالت» است، إلا ما خرج بالدلیل، سه دلیل اقامه کردهاند برای قول دیر، و بعد از

اینه این سه دلیل را اقامه مکنند و ظاهرا در هیچ کدام مناقشهای نمکنند، اما در پایان ی مناقشهی کل نسبت به اینها وارد
مکنند و به اجماع تمس مکنند و مگویند ما اجماع داریم در مواردی که ش داریم که آیا وکالت جریان دارد یا نه، اصل؛
«عدم جریان وکالت» است. یعن اجماع فقها بر «عدم جریان وکالت» است، مر جای که دلیل خاص داشته باشیم. اکنون به

بررس این سه دلیل مپردازیم.

دلیل اول

دلیل اول که ذکر مکنند مفرمایند «الوکالة عقد من العقود و کل ما ش ف صحته و فساده فیرجع فیه إل أصالة الصحة»؛
هر چیزی که ما ش در صحت و فسادش کنیم، باید أصالة الصحة را جاری کنیم. الان در ی مورد ش مکنیم که آیا وکالت
جریان دارد یا جریان ندارد؟ همین که ش کردیم، به أصالة الصحه تمس مکنیم و أصالة الصحه را جاری مکنیم. اینجا بعد
از اینه این دلیل را ذکر مکند، اشال بر آن و جواب از آن اشال را هم بیان مکند. خلاصه آن اشال این است که مستشل

مگوید أصالة الصحه در شبهات حمیه بعد الفراغ عن وجود الموضوع جریان پیدا مکند، یعن بعد از اینه اصل وجود
موضوع برای ما ثابت باشد، آناه أصالة الصحة جریان پیدا مکند. در ما نحن فیه ما أصلا در اصل وجود موضوع شبهه داریم
و با وجود شبهه در موضوع، نوبت به أصاله الصحه نمرسد. در اشال مستشل مگوید که ما ی قاعدهای داریم و آن قاعده

این است که در هر موردی که نیابت جریان دارد، وکالت هم جریان دارد، و الان در مورد ش، ما اصلا ش داریم که آیا در
این مورد نیابت جریان دارد تا وکالت جریان داشته باشد یا نبایت جریان ندارد؟

بعبارة أخری؛ ایشان مگوید ما ی «اوفُوا بِالْعقُودِ» داریم، هر عقدی را به مقتضای خودش وفا کنیم، حت در «اوفُوا بِالْعقُودِ»
بعض مگفتند در عقود جایز مثل وکالت هم مشود به «اوفُوا بِالْعقُودِ» تمس کرد. «اوفُوا بِالْعقُودِ»؛ به مقتضای همان عقدی

که هست، «إن کان لازما فلازم و إن کان جایزا فجایز»؛ وفا به مقتضای هر عقدی است. مستشل مگوید ما ی عموم
«اوفُوا بِالْعقُودِ» داریم، از این عموم ی مورد یقیناً خارج شده است، در موردی که یقین داریم در آن مورد نیابت جریان ندارد،
اگر در چنین موردی وکالت جاری شد، این وکالت از این عموم خارج شده است. اما در ما نحن فیه که نمدانیم آیا این مورد
از مواردی است که نیابت بردار هست یا نیابت بردار نیست، خود موضوع برای ما مشوک است. خلاصه مستشل اشال

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


مکند که اینجا مجال برای أصالة الصحه نیست، چون موضوع مشوک است. خود صاحب عناوین(ره) در جواب مگوید ما
قائلیم أصالة الصحه همانطور که در شبهات حمیه جریان پیدا مکند در شبهات موضوعیه هم جریان پیدا مکند. بعد هم در

ادامه نسبت به اینه از عموم «اوفُوا بِالْعقُودِ» چه خارج شده یا نشده، ی مطلب دارند که با مراجعه به کتاب مطالعه کنید.

نقد استاد بر دلیل اول

آنچه که اینجا مهم است و ما باید آن را تنقیح کنیم این است که آیا در چنین موردی، مجال برای أصالة الصحه هست یا نه؟
یعن الان ما نمدانیم در حیازت، وکالت جریان دارد یا نه؟ در رد سلام، وکالت جریان دارد یا نه؟ آیا اگر کس وکالت داد و

عقد وکالت را محقق ساخت، متواند به أصالة الصحه تمس کند یا اینه اینجا مجال برای أصالة الصحه نیست؟ الان بحث
در این است که آیا کس که ش مکند در رد سلام، وکالت جریان دارد یا نه؟ این شبهه، بلا اشال شبهه حمیه است، چون
منشأ شبهه حمیه این است که به این برگردد که آیا شارع در اینجا درست مداند یا نمداند؟ اگر جای منشأ شبهه، شارع بود،

آنجا محل شبهه حمیه است. در اینجا شبهه بلااشال شبهه حمیه است.

حه از اصول جاری در شبهات موضوعیه است. این یعندر بحث أصالة الصحه ‐در رسائل و کفایه‐ خواندهاید که أصالة الص
چه؟ یعن حم ی موضوع برای ملف روشن است، حم بیع روشن است، حم عقد ناح، شرایط و موانع و خصوصیاتش

روشن است. حالا کس عقد ناح انجام داد، ش مکنیم آیا خصوصیات و شرایط و اینها را رعایت کرده یا نه؟ أصالة الصحه
را جاری مکنیم. تنظیر دیری عرض کنم؛ قاعدهی فراغ نیز از قواعدی است که مربوط به موضوعات است؟ شما ی عمل را
انجام دادید و تمام شده و از آن فارغ شدید، ش مکنید صحیح انجام شده یا نه؟ قاعده فراغ جاری مشود. أصالة الصحه هم
مثل قاعده فراغ است. منتها فرق اصل آنها این است که قاعده فراغ در عمل خود انسان است، یعن اگر کس ی عمل انجام

داد و عملش تمام شد، من نمتوانم نسبت به او قاعده فراغ را جاری کنم، بله هر کس در عمل خودش قاعده فراغ جاری
مکند. 

اما أصالة الصحه مربوط به فعل غیر است، کس ی کاری انجام مدهد، من نمدانم شرایط و موانع را رعایت مکند یا
نمکند؟ اینجا أصالة الصحه جاری است. فرق دوم این دو قاعده این است که در قاعده فراغ، دخول در غیر لازم است، یا لااقل

این است که محل عمل اول تمام شده باشد، اما در أصالة الصحه دخول در غیر لازم نیست. با اینه این تفاوتها هست، اما
بلااشال هر دو از اصول و قواعد جاری در موضوعات است.

لذا ی از شرایط أصالة الصحه این است که عنوان تحققش محرز باشد. شما اگر بخواهید در ی بیع أصالة الصحه را جاری
کنید، ابتدا باید ی بیع واقع شود، ی کاری واقع شود، که عرف بوید «هذا بیع»، حالا ش مکنند این بیع صادر از غیر،

آیا صحیح صادر شد یا اشال دارد؟ أصالة الصحه مگوید حم به صحت آن کن. پس بحث ما در شبهه حمیه است، أصالة
الصحه مربوط به شبهات موضوعیه است. لذا اگر دقت کرده باشید؛ اینه مرحوم شیخ(قده) در بیع گاه اوقات به أصالة

الفساد تمس مکند و گاه اوقات به أصالة الصحه، چون أصالة الصحه در شبهات موضوعیه است، اما جای که شبههی
حمیه است، أصالة الفساد جاری مشود، مر اینه ی دلیل عام و ی امارهای که عموم یا اطلاق دارد، در کار باشد، اما

اگر آن نباشد، باید به أصالة الفساد تمس کنیم. البته در بحث أصالة الصحه و أصالة الفساد؛ برخ قائل هستند که أصالة
الفساد در خود موضوعات هم جریان دارد، مثلا من ش مکنم فلان شخص که عقد ناح را خواند، ماضویت را رعایت کرد

یا نرد؟ اصل عدم رعایت است. یا عربیت را رعایت کرد یا نه؟ اصل عدم آن است. قصد انشاء کرد یا نرد؟ 

اصل عدم آن است. ول مگویند أصالة الصحه بر أصالة الفساد جاری در موضوعات، حومت دارد. پس نتیجه این بحث این
شد که أصالة الصحه در شبهات موضوعیه است، اما ما مخواهیم از جهت شبهه حمیه، تلیف را حل کنیم. لذا نمتوان به

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


أصالة الصحه تمس کرد.

نتیجه عرض ما این شد؛ أصالة الفساد، هم در شبهات حمیه جاری است و هم در شبهات موضوعیه، به دلیل اینه أصالة
الفساد به استصحاب برمگردد، و استصحاب، هم در شبهات موضوعیه جریان دارد و هم در شبهات حمیه، اما أصالة

الصحه در شبهات موضوعیه است، حالا دلیل أصالة الصحه یا بنای عقلاست یا اجماع است یا برخ از روایات که داریم، تمام
کس میه نداریم. پس این دلیل مخدوش است. یعناینها مربوط به شبهات موضوعیه است، أصالة الصحه در شبهات ح

نمتواند در اینجا به أصالة الصحه تمس کند، لذا شما در هر معاملهای که در مشروعیت و صحتش ش مکنید، نمتوانید به
کنم که از نظر شرعم وید من در بیمه شب معاملهی جدید است، اگر فقیه الان بیمه ی کنید. مثلا أصالة الصحه تمس

صحیح است یا نه؟ نمتواند به أصالة الصحه تمس کند، هیچ فقهی نیست که بخواهد در شبهات حمیه، به أصالة الصحه
تمس کرده باشد. 

دلیل دوم

دلیل دوم که ایشان آورده این است که «أن النائب إن کان ف باب المعاملات و ما لا یشترط فیه نیة التقرب، فلا ش ف أن
العمل مت ما وقع یصیر مشمولا لما دل علیه من أدلة أحام الوضع، فیون بیعا و صلحا أو غسلا أو نظائر ذل من الأفعال،

فیلزم ترتب آثارها علیه. و إن کان ف عبادة، فلا ریب أن النائب و الوکیل مت ما نوى کون العمل للمنوب عنه و الموکل
فبمقتض عموم «لل امرئ ما نوى» حصول هذا المقصود لازم، فیون العمل للموکل و یترتب علیه الآثار المترتبة علیه، و لا

یفترق صدوره من الموکل أو من الوکیل‌»؛ 

مفرماید آن کس که مخواهد وکیل شود، اگر در باب معاملات است ‐که در معاملات، قصد قربت معتبر نیست‐ این عملش
مشمول أدلّه است، یعن اگر وکیل بیع انجام داد، «احل اله الْبيع» آن را مگیرد، اگر وکیل صلح انجام داد، «الصلح جایز بین
المسلمین» شاملش مشود، بعد مفرماید و اما در عبادت آن کس که نایب و وکیل است، روی عموم «لل امرء ما نوی» من

اگر در ی امر عبادی دیری را وکیل کردم انجام دهد و وکیل من نیت کرد بعنوان من انجام دهد، عموم «لل امرء ما نوی»
مگوید در اینجا نیابت بردار است. در معاملات که بحث ندارد، در عبادات هم به عموم «لل امرء ما نوی» تمس کنیم. «لل
امرء ما نوی» یعن حت اگر وکیل ی عبادت را نیت کرد بعنوان موکل انجام دهد. لذا ایشان مفرماید این عبارت معروف شده

از موارد، شخص ی در بعض مورد است، یعن مباشرت بعنوان ی الطلبیات لا قید»؛ یعن است که «المباشرة مورد ف
چیزی را که طلب مکند، قید مکند که خودت انجام بده، اما بعنوان ی قید دائم نیست. 

نقد استاد بر دلیل دوم

ما در این دلیل دوم، نسبت به معاملات حرف نداریم، کلام ایشان در معاملات درست است. اما نسبت به عبادات؛ استدلال
ایشان به «لل امرء ما نوی» درست نیست. این «لل امرء ما نوی»؛ یعن «لل امرء ما نوی لنفسه»؛ هر کس برای خودش
هرچه مخواهد متواند نیت کند، نیت کند این فعل، نماز باشد، این فعل، حرکت ورزش باشد، این نیت دنیا کند، نیت آخرت
کند، نیت هر دو را کند. اما در مقام بیان این نیست که هر کس هر فعل را متواند به عنوان دیری هم نیت کند، أصلا «لل

امرء ما نوی» ربط به بحث وکالت ندارد. کجای این عبارت، در مقام بیان وکالت است؟ أصلا اطلاق ندارد، اطلاقش فقط در
دائره اعمال خودش است. نیت تقرب خودش أقوی شاهد بر این مدعای ماست، که این «لل امرء ما نوی» عمومیت ندارد و

أصلا باب وکالت را شامل نمشود.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


