
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۰۶ اردیبهشت ۱۳۸۸

حجيت خبر واحد
جلسه 91 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

عرض کردیم که در اینجا سه علم اجمال اول و دوم و سوم وجود دارد؛ که حالا از علم اجمال دوم تعبیر به انسداد کبیر و از
علم اجمال سوم تعبیر به انسداد صغیر هم شده است. انسداد صغیر معمولا در جای است که ما در ی مورد خاص بوییم

باب علم در آن مورد منسد است و باید به ظن عمل کنیم؛ مثلا اگر در قول لغوی بوییم در باب فهم معان الفاظ، ما علم به
معان نداریم و تنها راه، ظن حاصل از قول لغوی است؛ از این به انسداد صغیر تعبیر مکنند. اما انسداد کبیر جای است که در
ی محدودهی خاص نباشد؛ ظن مطلق و ظن حاصل از هر طریق که باشد. حالا این تعبیر انسداد کبیر و صغیر در بحث نقش

چندان ندارد؛ آنچه که بود، این است که مرحوم آخوند قائل است علم اجمال دوم به وسیله علم اجمال سوم منحل مشود.
دائره علم اجمال دوم اجماعات، شهرتها و اخبار است؛ و دائره علم اجمال سوم فقط اخبار است. ادعای مرحوم آخوند این

است که با عمل کردن به این اخبار، علم اجمال دوم منحل مشود.اما ادعای مرحوم شیخ این است که با عمل کردن به اخبار،
علم اجمال دوم منحل نمشود. دیروز بیان کردیم نزاع بین مرحوم شیخ و مرحوم آخوند نزاع کبروی نیست و بله ی نزاع
صغروی است. و در نزاع صغروی هم بیان را از کتاب منتق الاصول در جمع بین کلام مرحوم شیخ و مرحوم آخوند ذکر

کردیم.

مناقشه در کلام صاحب منتق در جمع بین کلام مرحوم شیخ و آخوند

به نظر، به این بیان صاحب منتق اشال متوجه است؛ و آن اشال این است که ایشان فرمودند: مرحوم شیخ مگوید بعد از
علم اجمال سوم هنوز در بقیه اخبار و اجماعات تلیف زائد وجود دارد؛ و وجود تلیف زائد سبب مشود که علم اجمال دوم
منحل نشود. اگر ما مسئله را بیاوریم روی وجود تلیف زائد، بحث ایشان درست است. و بیان شد که اصل این مطلب در کلام
مرحوم محقق اصفهان در حاشیه کفایه است؛ که عبارت ایشان را نیز خواهیم خواند. اما این فرمایش در منتق الاصول هست

که بوئیم در بقیه اخبار و اجماعات علم به مطابقت به بعض از اینها با واقع هست؛ و اینجا بین این عنوان، یعن علم به
مطابقت، و بین وجوب تلیف زائد خلط شده است. اما این برای ما قابل قبول نیست. (خوب به بحث دقت بفرمایید که ان شاء

اله عمق بحث روشن شود) عرض کردیم علم اجمال دوم، علم به تالیف واقعیه ضمن اخبار و اجماعات و شهرات است و
سوم عمل کردیم، عمل یعن ضمن اخبار است. اگر آمدیم بر طبق علم اجمال الیفبه وجود ت سوم، علم اجمال علم اجمال
الیف الزامیه. اگر به معظم روایاتلیف است؛ آن هم تکه مثبت ت احتیاط کنیم و به معظم این روایات عمل کنیم؛ البته روایات

که مثبت تالیف الزامیه است، عمل کنیم، آنچه که مماند، مثلا بیست درصد از اخبار و اجماعات و شهرات است. اگر بوییم
علم اجمال به تلیف زائدی در این بقیه داریم، اینجا علم اجمال دوم منحل نشده است. اما اگر احتمال تالیف زائده نباشد،

یعن احتمال مدهیم اگر در میان اینها تلیف هم باشد، در همان معظم اخبار موجود است. نتیجهاش این مشود که علم
اجمال دوم منحل نمشود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اما سر این که مرحوم شیخ ا نصاری ـ باز این قسمت بحث را هم دقت کنید تا خودتان هم نتیجه بیرید ـ این را گفته شاید این
بوده که این سؤال برای مرحوم شیخ انصاری مطرح بوده که برخ از تالیف و احام داریم که غیر از اجماع هیچ دلیل ندارد؛
غیر از  شهرت هیچ دلیل ندارد؛ اگر واقعاً چنین چیزی باشد، حق با مرحوم شیخ است. یعن اگر به تمام روایات هم عمل کنید،
باز علم اجمال به اینه مقداری از احام تلیفیه ضمن این اجماعات و شهرات هست، از بین نمرود. بله، ممن است بوییم
هفتاد درصد، هشتاد درصد یا  نود درصد احام الزامیه ضمن اخبار هست، اما ما چون تتبع کردیم، دیدیم برخ از احام غیر

از اجماع هیچ دلیل ندارد، غیر از شهرت هیچ دلیل ندارد، پس معلوم مشود که اینجا علم اجمال دوم منحل نمشود. پس
منشأ اختلاف مرحوم آخوند و مرحوم شیخ، به نظر ما به این بیان که صاحب منتق فرمودند بر نمگردد؛ اصلا بحث در این
نیست که آیا علم به مطابقت بقیه اخبار و یا اجماعات با واقع داریم یا نداریم. بله بحث این است که با عمل کردن به معظم

اخبار نسبت به بقیه روایات و اجماعات، آیا فقیه هنوز علم اجمال به وجوب تلیف زائد در این بقیه دارد یا ندارد؟ بست دارد
به این که علم اجمال باشد یا نه، که مرحوم شیخ مگوید هست، و مرحوم آخوند مگوید نیست. منشأش چیست؟ من فر

مکنم مرحوم شیخ با آن تبحر فقه که دارد، این را مداند که بعض از احام، غیر از اجماع و شهرت هیچ دلیل ندارد؛ در
هیچ کدام از روایات نیامده است. پس، معلوم مشود که اگر ما بخواهیم از راه انسداد عمل کنیم؛ بخواهیم به علم اجمال عمل
کنیم؛ دائرهاش باید امارات، شهرات و اجماعات را هم بیرد. اما مرحوم محقق اصفهان در جلد سوم نهایه الدرایة صفحه 258

ی عبارت خیل خوب دارد که آن را بیان مکنم.

ایشان مفرماید: والتحقیق ف حسم مادة النزاع مفرماید در از بین بردن نزاع بین مرحوم شیخ و مرحوم آخوند أنّه لابدّ من
مراجعة الفقه به فقه مراجعه کنیم وملاحظة الأخبار المدونة اخبار را ملاحظه کنیم والاجماعات المنقولة والشهرات وإن کان

بعد عزل کثیر من الاخبار أو أکثرها اگر کثیری از اخبار یا اکثرش را کنار گذاشتیم که عمل کنیم به آنها الذی ادع الشیخ
الأعظم قده ف رسائله العلم بصدوره، وملاحظة الاجماعات المنقولة والشهرات المطابق مضمونها لتل الأخبار وإن کان بعد

عزل مقدار المعلوم بالاجمال من الاخبار وعزل ما یطابقه من الاجماعات المنقولة والشهرات کان ضم البقیة القلیلة من الاخبار
بقیهای که باق مانده، بیست درصدی که از اخبار باق مانده را ضمیمه کنیم إل بقیة الاجماعات والشهرات موجبا لحدوث علم

الاجمال ف هذه الطوائف المنضمة این اخباری که باق مانده وقت به اجماعات و شهرات ضمیمه شد، ی علم اجمال پیدا
مکنیم فهو شاهد عل أن العلم الاجمال البیر یشتمل عل تلیف زائد عل ما یتضمنه العلم الاجمال الصغیر، نتیجهاش این

است که آن علم اجمال کبیر یعن دوم در آن سه علم اجمال که درست کردیم، منحل نمشود؛ و منجز است فلا مانع من
تنجیزه لتل التالیف ف أطرافه، وإن لم ین الضم بعد العزل موجبا لعلم اجمال بالتلیف صح ما ادعاه شیخنا الأستاذ اگر

این بقیه اخبار و اجماعات برای ما علم اجمال نیاورد، ادعای مرحوم آخوند درست است؛ مرحوم اصفهان موافق با مرحوم
آخوند است و مفرماید: ولا أظن بعد وفاء المعلوم بالاجمال من الاخبار بمعظم الفقه بعد از اینه آن مقدار معلوم بالاجمال از

میان این روایات به معظم فقه وفا مکند وقلة الباق آن که باق مماند، خیل کم است أن یوجب الضم علماً اجمالیاً کما
یدّعیه الشیخ الأجل قده واله أعلم. یعن در حقیقت، مرحوم اصفهان هم نظر مرحوم آخوند را دارند؛ که اگر ما به معظم روایات

عمل کردیم، دیر علم اجمال به تلیف زائد نداریم. اضافهای که برای شما داریم که در کلام مرحوم اصفهان و دیران هم
نیست، همین نته است. با توجه به مش فقه مرحوم شیخ مخواهیم بوییم مرحوم شیخ در ذهن شریفش این است که ما
تالیف داریم که تنها دلیلش اجماع است، تنها دلیلش شهرت است، اگر شما به تمام روایات هم عمل کنید، این تالیف که

ضمن اجماعات و شهرات وجود دارد را چه کنیم؟ پس، اگر بخواهیم واقعاً به علم اجمال عمل کنیم، باید به علم اجمال دوم و
سوم هر دو عمل کنیم؛ که البته عمل به علم اجمال دوم مستلزم عمل به علم اجمال سوم هم هست. بنابراین، به نظر ما در این

مسئله حق با مرحوم شیخ انصاری است.



تفاوت حجیت حاصل از دلیل عقل و حجیت حاصل از طریق سیره عقلا

مطلب دوم این است که بین این حجیت و حجیت که از طریق سیره عقلا، آیه نبأ و روایات ثابت کردیم، ی فرق مهم وجود
دارد؛ و آن فرق این است که اگر ما خبر واحد را با ادلهی دیر مثل سیره، آیه حجت کنیم، این خبر واحد ی حجیت محمه

تواند با یر؛ مخبر دی ند با یتواند تعارض برا تخصیص بزند؛ م را تقیید بزند؛ عام تواند اطلاقاین م دارد؛ یعن
آیهای تعارض ظاهری داشته باشد به عنوان اینه تمام آثار حجیت برایش بار است؛ اما اگر این دلیل عقل را پذیرفتیم و گفتیم

ظن حاصل از خبر واحد حجت است، این حجیت، حجیت احتیاطیه است؛ معنای حجیت احتیاطیه این است که شما فقط باید
احتیاط کنید؛ اما این که بوید این خبر متواند مقید آن دلیل باشد، مخصص آن دلیل باشد، معارض با آن دلیل باشد، چنین
چیزهای نیست. آن وقت روی همین اساس که بین حجیت که از ادلهی دیر خبر واحد استفاده مشود و حجیت که از دلیل

عقل استفاده مشود، فرق است. اینجا مرحوم محقق اصفهان آمده چهار صورت تصویر کرده است. پیدایش این صور از این
است که این خبر یا مثبت تلیف است یا ناف تلیف؛ یا در مورد این خبری که به حجیت احتیاطیه حجت شده، یا ی اصل

عمل وجود دارد یا وجود ندارد؛ یا اصل لفظ وجود دارد یا ندارد؛ اصل عمل هم یا موافق است و یا مخالف؛ که در حقیقت،
صور متعددی پیدا مکند. مرحوم اصفهان در مورد اصل عملاش چهار صورت بیان کرده است. مرحوم آقای خوئ نیز در
مصباح الاصول این صور را هم بیشتر ذکر کردهاند و هم ی مقداری کاملتر توضیح دادهاند. اولین صورت این است که اگر
فرض کنید روایت لیف باشد؛ مثلات ناف اصل و در مورد همین خبر ی ،لیفو ت م الزامح خبری پیدا کنیم دال بر ی
باشد که بر وجوب نماز جمعه دلالت کند یا بر وجوب دعا عند رؤیت الهلال، اصالة البرائة  هم بوید اصل برائت از وجوب

است. خوب توجه کنید. ما خبری داریم که بر وجوب دعا عند رؤیت الهلال دلالت دارد؛ این خبر الآن در پوشش علم اجمال
است. از آن طرف هم در ش در تلیف، اصل، برائت است.

اینجا مرحوم آقای خوئ فرمودند: لا مجال لجریان الأصل سواء کان محرزاً أو غیر محرز . اگر بر خود خبر حجیت قویه
داشتیم، مگفتیم الأصل دلیل حیث لا دلیل اصل مرود کنار؛ اما اینجا که حجیت این خبر به برکت علم اجمال است، خواندید

که در اطراف علم اجمال اصل نباید جاری شود؛ برای اینه موجب مخالفت قطعیه عملیه است. اما بین این که این خبر را
بوییم حجت قویه است و حجیت به علم اجمال است، چه فرق وجود دارد؟ مفرماید در دو جهت فرق است؛ فرق اولش این
است که اگر حجیت قویه بود، متوانستیم این مطلب را به مولا اسناد دهیم و بوییم مولا دعای عند رؤیت الهلال را واجب کرده
است؛ اما حال که حجیتش به برکت علم اجمال است، نمتوانیم این را به مولا اسناد دهیم. و فرق دوم این است که ما متوانیم

به مدلول التزام حجیت قویه عمل کنیم، به لوازمش متوانیم عمل کنیم، هم تخصیص و هم تقیید، اما به لوازم چنین خبری
نمشود عمل کرد. صورت دوم این است که خبری مثبت ی تلیف الزام باشد و اصل هم موافق با آن باشد؛ هر دو مثبتین

در جای فرماید علم اجمالدر این مورد منجزیت ندارد. م فرماید: علم اجمالدر اینجا م باشند. مرحوم محقق اصفهان
منجزیت دارد که قبلا تنجزی در کار نباشد. ایشان مفرماید مفاد اصل مثبت حم را چه حم فعل بدانیم یا مفادش را تنجز
حم واقع بدانیم، بالاخره اصل برای ما ی چیزی را منجز مکند. مثال بزنیم. ش مکنیم نماز جمعه واجب است یا نه؟

استصحاب مکنیم وجوب را. در این روایات هم ی روایت پیدا کردیم بر وجوب نماز جمعه؛ یعن هم اصل، هم روایت، هر دو
مثبتین هستند؛ مثبت ی حم هستند. اگر خبر را به عنوان حجت قویه داشتیم، مگفتیم با وجود حجت قوی نیازی به اصل

نداریم؛ الأصل دلیل حیث لا دلیل. اصلا با وجود حجت قویه دلیلیت ندارد.

اما الآن که این حجت، حجت احتیاطیه است، حجیت احتیاطیه مخواهد به وسیله علم اجمال تنجزی بیاورد که قبلا منجز شده
بود؛ قبلا به وسیله اصل منجز شده است. بیان مرحوم اصفهان این است که المتنجز لا یتنجز یا تعبیرش این است: لامتناع تنجز

المتنجز آن که تنجز پیدا کرده، بخواهد دو مرتبه تنجز پیدا کند، ممتنع است. پس در این فرض، نتیجه این شد که وقت اصل
مآید برای ما ی حم را به صورت فعل مآورد یا منجز آن حم واقع است، بالاخره الآن بالفعل ی چیزی را برای شما

آورده است. وقت اصل بالفعل چیزی را آورد، بخواهیم از راه علم اجمال تنجز دیری، ی حم فعل دیری پیدا کنیم، این معنا



ندارد. مرحوم آقای خوئ به این نتهی دقیق مرحوم اصفهان در این فرض اشاره نردهاند؛ فقط فرمودهاند: چون اصل مثبت
حم است، در موارد علم اجمال وقت ی اصل مثبت باشد، جریانش اشال ندارد؛ چون مخالفت قطعیه عملیه نمشود؛ و

وقت موجب مخالفت قعطیه عملیه نشد، اصل جریان پیدا مکند. در حال که نته دقیق همین کلام مرحوم اصفهان است که
اصلا باید بوییم این علم اجمال در مورد اینجا به درد نمخورد؛ برای اینه اصل در آنجا برای ما فعلیت و تنجز آورده است.
این هم صورت دوم. چند صورت دیر وجود دارد. این را هم در مصباح الاصول ببینید و هم در نهایة الدرایة جلد سوم صفحه

258 ببینید؛ تا فردا ان شاء اله. وصل اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین. 


