
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۰۵ اردیبهشت ۱۳۸۸

حجيت خبر واحد
جلسه 90 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

تفاوت کلام مرحوم شیخ و آخوند (در بیان اول دلیل عقل در حجیت خبر واحد) عرض کردیم بیان اول از دلیل عقل بررس
طبق آنچه که مرحوم شیخ در رسائل عنوان فرموده و مرحوم آخوند به بیان دیری ذکر کرده که اشالات شیخ بر آن وارد نشود،

لیف هست، اگر در اطراف این علم اجمالبه اخباری که مثبت برای ت توانیم ادعا کنیم با علم اجمالمرحوم آخوند فرمود م
احتیاط کنیم، به مقتضای قاعده احتیاط باید به اخبار موجود در دستمان عمل کنیم. اینجا این نته را عرض کنیم که مرحوم

شیخ اگررسائل را مراجعه فرموده باشید، از اینجا شروع مکنند که روایات ما اگر علم تفصیل به صدور آنها از ائمه
معصومین(ع) داشتیم، به مقتضای علم تفصیل باید عمل کنیم؛ اما حالا مگوییم ی علم اجمال داریم به این که کثیری از این
روایات از ائمه(ع) صادر شده است. و حالا منشأ این علم اجمال و یا به تعبیر ایشان اسباب این علم اجمال چیست؟ همین که

انسان مبیند روات و اصحاب ائمه اهتمام فراوان داشتند که روایات را ضبط، تدوین و منتشر کنند، این اهتمام برای ما علم
اجمال مآورد که کثیری از این روایات از امام معصوم(ع) صادر شده است. و چون علم تفصیل به صدور هر کدام نداریم،

نبوت به ظن مرسد؛ یعن بوییم به روایات که ظن به صدور آنها داریم، عمل کنیم. مرحوم شیخ این بیان را دارند و بعد
مگویند لازمهی این بیان وی از اشالات که به این بیان وارد مشود، این است که ما به روایات که ظن به صدور داریم، فقط

عمل ننیم؛ بله به روایات که ظن به مضمون آنها پیدا مکنیم، عمل کنیم؛ برای اینه این علم اجمال مگوید بسیاری از این
روایات از ائمه(ع) صادر شده است.

خود صدور که موضوعیت ندارد. آنچه که محور این علم اجمال است، مضامین اخباری است که ائمه معصومین(ع) بیان
کردند. کسان که دلیل عقل را برای حجیت خبر واحد آوردند، نتیجه بیانشان این است که حالا که علم تفصیل به صدور این

روایات نداریم، نوبت مرسد به هر روایت که ظن به صدور آن داریم؛ و این ی راه طبیع است. اگر علم داشتیم که این روایت
از امام(ع) صادر شده است، باید به آنها عمل مکردیم؛ حالا که علم نداریم، در مرحله بعد عقل مگوید به روایات که ظن به
صدور دارید عمل کنید. مرحوم شیخ اینجا اشال کرده که ما چرا مظنون الصدور را به عنوان نتیجه قرار دهیم، بله مظنون

المضمون را باید ملاک قرار دهیم؛ برای اینه صدور خبر در مسئله تلیف موضوعیت ندارد. آنچه که در مسئله تلیف دخالت
دارد، متن خبر و مضمون خبر است. پس باید بویید آن مضمون که مورد ظن هست باید به آن عمل کنیم نه به آنچه که ظن به

صدورش داریم. مرحوم آخوند در کفایه این بیان را طوری تقریر کردند که اصلا مسئله ظن به صدور و اشال مرحوم شیخ
وارد نمشود. مرحوم آخوند مگوید ما علم اجمال داریم به اینه بسیاری از اخباری که در دست ماست، مثبت برای تلیف

است. بسیاری از اخباری که از ائمه(ع) صادر شده، تالیف ما در میان آنهاست. یعن متعلق علم اجمال را تالیف واقعهی در
میان این اخبار قرار مدهد؛ که دیر آن اشال شیخ و مسئله مضمون و ظن به صدور مطرح نمشود. مرحوم آخوند در این
جهت مشله را حل کرده است. اما اختلاف مهم مرحوم آخوند و مرحوم شیخ در مسئله انحلال است. در بحث گذشته عرض

کردیم در اینجا مجموعاً سه علم اجمال وجود دارد: علم اجمال اول، علم اجمال دوم و علم اجمال سوم.

علم اجمال اول این بود که مگفتیم علم اجمال داریم به این که خداوند تبارک و تعال برای ما یسری تالیف قرار داده است؛

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ما چه این روایات باشد و چه نباشد، امارات ظنیه، شهرت، اجماع منقول باشد یا نباشد، مگوییم علم اجمال داریم که خداوند
ما را رها نرده و تالیف برای ما قرار داده است. و متعلق علم اجمال دوم تالیف ضمن امارات و اخبار است. یعن علم

اجمال داریم که تالیف ضمن این روایات ذکر شده است. و علم اجمال سوم تالیف است که ضمن روایات آمده. بببینیم که
در اینجا واقعاً حق با مرحوم شیخ است یا مرحوم آخوند؟ مرحوم شیخ ادعای که در کتاب رسائل دارد، این است که با علم

اجمال سوم، علم اجمال دوم منحل نمشود. در انحلال علم اجمال اول به علم اجمال دوم هیچ خلاف وجود ندارد. حالا باز
قبل از اینه این را هم توضیح دهیم، به عنوان مقدمه این را یاد آوری کنیم که ما دو نوع انحلال داریم؛ ی انحلال حقیق داریم و

ی انحلال حم. اگر شما ببینید ی از این او ظرف نجس است و بعد علم تفصیل پیدا کنید به نجاست ی ظرف معین،
اینجا مگویند این علم تفصیل علم اجمال قبل را منحل مکند به انحلال حقیق؛ دیر علم اجمال وجود ندارد. اما معنای

انحلال حم این است که ی از اطراف، از اطراف علم اجمال خارج مشود؛ مثلا به دلیل معتبر، به ی خبری ی از
اطراف علم اجمال از داخل علم خارج شود. آن وقت در جای که سه علم اجمال داریم، به طوری که ی علم اجمال دوم

مآید ضمیمه مشود به علم اجمال اول؛ ی علم اجمال سوم ضمیمه مشود به علم اجمال دوم. اینجا در این که آیا اساساً
انحلال هست یا نیست، در کبری اختلاف است.

همان مثال که در بحث گذشته عرض کردیم؛ اگر علم اجمال دارید که پنجاه گوسنفد از گلهی هزارگوسنفدی غصب است، اگر
ی علم اجمال دوم پیدا کنید که در میان این گله پنجاه گوسفند سفید غصب است، اینجا در خود کبری اختلاف است که آیا

علم اجمال اول به وسیله این علم اجمال دوم منحل مشود یا نمشود؟ مثال سادهترش این است که شما سه ظرف دارید؛ علم
اجمال دارید که ی از این سه ظرف نجس است. این علم اجمال اول، بعد ی علم اجمال حاصل مشود که در میان این
سه ظرف ی از دو ظرف ب و ج نجس است، حالا آیا علم اجمال اول منحل مشود به طوری که ظرف الف به طور کل از

دائره علم اجمال خارج شود؟ در این کبرایش اختلاف وجود دارد. آیا در چنین موردی، انحلال حم محقق ست؟ اختلاف
وجود دارد.  مرحوم شیخ در کبری قائل به انحلال است؛ مرحوم آخوند هم قائل به انحلال است (این را دقّت کنید)؛ در چنین
مواردی که علم اجمال دوم ضمیمه مشود به علم اجمال اول، یا علم اجمال سوم مآید ضمیمه مشود به دوم، هردو
بزرگوار قائل به انحلال از حیث کبری هستند؛ اما پس چرا در اینجا اختلاف کردند؟ وقت کتاب رسائل را ببینید مرحوم شیخ

تقریباً مخواهند بفرمایند این مطلب است که لا ینره الفقیه؛ دایره علم اجمال سوم اخبار و روایات است؛ و با این علم 
الیفبه وجود ت علم اجمال دوم امارات و اخبار است؛ یعن شود. دائره علم اجمالدوم منحل نم سوم، علم اجمال اجمال
در میان امارات ظنیه به اخبار داریم، حالا که علم اجمال سوم درست شده است، یعن علم اجمال به تالیف در میان اخبار.

مرحوم شیخ مفرماید علم اجمال دوم با علم اجمال سوم منحل نمشود. مرحوم آخوند مفرماید علم اجمال دوم با علم
اجمال سوم منحل مشود. اینجا بحث مهم این است که چرا با وجود این که در کبری اختلاف ندارند، و هر دو در کبری

انحلال هستند، چه شده که مرحوم شیخ در این مورد از نظر صغری انحلال را نمپذیرد؛ ول مرحوم آخوند در همین مورد از
نظر صغری انحلال را مپذیرد؟

یعن به عبارت دیر، نزاع بین مرحوم آخوند و شیخ در مسئله انحلال و عدم انحلال، نزاع کبروی نیست؛ نزاع، نزاع صغروی
است. حالا که نزاع، نزاع صغروی است، وجه این اختلاف چیست؟ اینجا باز مطلب را توضیح بدهیم؛ مرحوم شیخ مفرمایند:

شما علم اجمال دارید به این که یسری تالیف واقعیه در ضمن این امارات و اخبار هست، اگر  آمدید در دائره اخبار فقط
احتیاط کردید، باز علم اجمال نسبت به امارات به قوت خودش باق مماند، باید آنجا هم احتیاط کنید. یعن اگر امارهای مثل
اجماع منقول برای شما تلیف آورد، احتیاط اقتضا مکند که بر طبق آن عمل کنید؛ چون علم اجمال برای شما لزوم احتیاط

مآورد. اما مرحوم آخوند مفرمایند: همین مقدار که در دائره اخبار احتیاط کردید، کاف است. مگوید اگر ی امارهی
ظنیهای برای شما تلیف آورد، برای شما دیر احتیاط واجب نیست. آنچه که مهم است، این است که منشأ این اختلاف

فرماید این مطلب، مطلب وجدانکند؛ مبودن مطلب را م عای وضوح و وجدانچیست؟ مرحوم شیخ تقریباً در رسائل اد
است که پارهای از روایات دارید؛ و شما اگر به روایات فقط از باب احتیاط عمل کردید، این سبب انحلال نمشود. امارات را



هم باید احتیاط کنید و مگوید هر فقیه وقت به وجدانش مراجعه مکند این را قبول مکند. اما مبینیم از این طرف هم
مرحوم آخوند خیل به صراحت و به وضوح مفرماید: وقت شما به روایات احتیاط کردید، بر طبق روایات این کاف است. این

علم اجمال شما را از بین مبرد و منحل مکند.

بیان مرحوم صاحب منتق الاصول در جمع بین کلام مرحوم شیخ و آخوند

نتهای در کلام صاحب منتق الاصول(رض) برای جمع بین اختلاف شیخ و آخوند هست. بعد از اینه ایشان هم فرموده این
اختلاف کبروی نیست و صغروی است، در جمع بین کلام شیخ و آخوند مفرمایند: در اینجا دو مطلب وجود دارد. مطلب اول

این است که بعد از آن که ما در دائره اخبار احتیاط کردیم، احتیاط مگوید به مقداری عمل کنید که معلوم بالاجمال انجام شود.
ده هزار روایت دارید، مگویید در میان این ده هزار روایت لا اقل هشت هزار تلیف وجود دارد، مثلا. به هشت هزار روایت

عمل کنید دو هزار روایت که باق مانده، امارات ظنیه هم که برای ما تلفآور هستند این هم باق مانده است. اینجا نسبت به
امارات و آن دو هزار روایت دو مطلب وجود دارد؛ ی مطلب این است که مگوییم علم اجمال داریم به این که از این دو هزار

روایت و صد اماره ظنیه، برخ مطابق با واقع است. مطلب دوم این است که بوییم این دو هزار روایت با این امارهی ظنیه،
علم اجمال داریم که ی تالیف جدیدی را برای ما مآورد. اگر مرحوم شیخ بخواهد عدم انحلال را قائل شود، باید این دوم را
اثبات کند؛ یعن بوید شما با انجام معلوم بالاجمال در اطراف روایات باز هنوز ی مقدار علم به تلیف زاید در بقیه روایات و

امارات دارید، هنوز تالیف دیری در میان آنها هست که در میان این هشت هزار نیست. اما اگر احتمال بدهیم این تلیف در
از اینها مطابقت با واقع هم دارد، منطبق است؛ در ضمن همان معلوم بالاجمال میان این دو هزار و چندین امارات که بعض
که انجام دادیم، این انحلال به وجود مآید. (دقت کنید این را توضیح بدهیم تا نته فرمایش ایشان روشن شود) مفرماید: اول

مسئله اخبار را بوییم؛ ده هزار روایت داریم که علم اجمال داریم؛ الآن دیر نمگوییم همه ده هزار تلیف ماست، اما علم
اجمال داریم ی مقدار زیادش تلیف واقع است. و آن حدود هشت هزار است. اگر آمدیم به هشت هزار عمل کردیم، به آن

گوییم علم اجمالماند و آن امارات، در این روایات و امارات مم مقدار معلوم بالاجمال عمل کردیم. آن بقیه روایات که باق
داریم که در میان اینها تالیف وجود دارد که مطابق با واقع است.

مفرماید اگر منظور شیخ این است، این حرف درست است. هیچ فقیه نمتواند آن را انار کند. مگوید بعد از اینه به این
هشت هزار روایت عمل کردیم، باز علم اجمال وجود دارد که در میان بقیه روایات و امارات، ی روایت و امارهای که مطابق با

واقع باشد داریم؛ و از این جهت، بخواهد بوید علم اجمال دوم منحل نمشود، حرف درست است. اما مطلب دوم این است
که بوییم در میان بقیه روایات و امارات تلیف زاید بر آنچه که معلوم بالوجدان بود، وجود دارد؛ که این هم قابل اثبات نیست.

یعن مرحوم آخوند این را مگوید که همین مقدار که احتمال دهیم تالیف ضمن امارات و آن دو هزار، در ضمن آن معلوم
بالاجمال انجام شده است، همین مقدار سبب انحلال مشود. تا اینجا این فرق بین کلام مرحوم شیخ و مرحوم آخوند را بیان

کردیم. اما از جاهای که مرحوم محقق نائین خیل مفصل بحث کرده، و بسیار إن قلت و قلت در مسئله ذکر کرده، این مسئله
ته را دقت کنید که برخشود که ایشان انحلال را نپذیرفتهاند. این نهم استفاده م است؛ و چه بسا از کلمات مرحوم نائین
فرمودهاند در کلمات مرحوم نائین تهافت است؛ اول انحلال را نپذیرفته است و بعد در ذیل کلامش در فوائد الاصول پذیرفته
است. حتماً آقایان امشب فوائد الاصول را ببینید. ادعا شده که ایشان در صدر کلامش انحلال را نپذیرفته اما در ذیل پذیرفته

است؛ یعن در صدر کلامش مثل مرحوم شیخ شده و در ذیل کلامش مثل مرحوم آخوند شده است؛ اما آنچه که مهم است این
است که فرق این لزوم احتیاط با جای که ما مگوییم هذا الخبر حجة چیست؟ که ان شاء اله فردا عرض مکنیم. و صلّ اله

عل سیدنا محمد و آله الطاهرین. 


