
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۳۱ فروردین ۱۳۸۸

حجيت خبر واحد
جلسه 87 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

الات وارد بر نظر مرحوم محقق خوياش

فرمايش مرحوم محقق خوئ را بر حسب آنچه كه در البيان و مصباح الاصول آمده، ذكر كرديم.

بر اين فرمايش مناقشات وارد است.

اشال اول يك اشال مبناي است. ما مرراً اين را گفتيم ادلهاي كه خبر واحد را حجت قرار مدهد، يا يك امارهي ظنيه را
حجت قرار مدهد، هيچ گاه در مقام بيان اين نيست كه يك دليل غير علم را به منزلهي علم قرار دهد؛ و آنچه كه ايشان تعبير
فرمودهاند، مبناي است كه استادشان مرحوم محقق نائين هم دارند كه عنوان علم تعبدي را دارد. ما قبلا اين را انار كرديم و

نپذيرفتيم.

ادلهاي كه براي حجيت اماره استفاده مشود، چه سيرهي عقلا و چه غير از سيره عقلا، هيچ وقت نم‌گويند غير علم را به منزله
علم قرار بدهيد. در بحث ظواهر، سيرهي عقلا بر حجيت و عمل به ظواهر است؛ اما همين عقلاي كه به ظواهر عمل مكنند،

نمآيند بويند ما به عنوان علم به آنها عمل مكنيم. ادلهي حجيت خبر واحد هيچ كدام دلالت بر اين ندارد كه دليل غير علم را
به منزلهي علم قرار دهيد. بنابراين، ما اين مبنا را قبول نداريم و قبلا هم به مناسبتهاي مختلف اين را انار كرديم.

دهد؛ اما شما چه دليلرا بمنزلة العلم قرار م آيد امارهي غير علمال دوم اين است كه سلّمنا ادلهي حجيت امارات ماش
داريد كه شارع اين علم تعبدي را در همه موارد قرار داده است؟ شارع در دائره آنچه كه مربوط به اعمال ملفين است، متواند

اين كار را انجام بدهد و بويد نسبت به واجبات و محرمات اگر يك خبر عادل غير علم به شما رسيد، من شما را ملّف مكنم
كه آن خبر را به منزلة العلم تلق كنيد. اما در غير مسائل عمل، در آنچه كه مربوط به تاريخ مشود و هيچ اثر عمل شرع هم

بر آن مترتب نيست، چه معنا دارد كه شارع ما را متعبد كند؟ و چه اثري دارد كه شارع بويد خبري كه عنوان غير علم دارد را
به منزله علم بدان؟

پس، اشال دوم اين است بر فرض مبناي شما را قبول كنيم و علم تعبدي را بپذيريم، اما شما چه دليل داريد كه شارع دليل غير
علم را بمنزلة العلم ف جميع الامور قرار داده است؟

و از اينجا، اين نته حل مشود كه مرحوم محقق نائين(قدس سره) با اينه بنيانذار مبناي علم تعبدي است، اما عبارت در
اجود التقريراتهست كه ايشان مفرمايند خبر واحد در جاي حجيت دارد كه يك اثر شرع باشد، اما جاي كه اثر شرع ندارد،

خبر واحد حجيت ندارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


پس، نمتوانيم بوييم اگر كس قائل به علم تعبدي شد، اين بايد ف جميع الموارد دليل غير علم را بمنزلة العلم قرار بدهد؛ نه،
چنين نيست و اين علم تعبدي در دائره تعبد و اعمال ملفين است؛ شارع نمتواند از حوزهي شريعت خارج شود. شارع فقط در

شريعت خودش و در آنچه كه مربوط به اعمال ملفين هست، متواند دخالت كند. 

اشال سوم اين است كه مرحوم آقاي خوئ فرمودند: بين مسلك ما و مسلك صاحب كفايه فرق است. مسلك ما علم تعبدي
است اما مسلك صاحب كفايه منجزيت و معذريت است؛ و منجزيت و معذريت در جاي است كه يك خبري، يا خودش

باشد. مثل اين که كس م شرعويد دعا عند رؤيت الهلال واجب است، و يا موضوع براي حب باشد مثلا م شرعمتضمن ح
خبري بياورد زيد مرد، که اين موضوع براي ارث و بسياري از احام شرع دير است.

آقاي خوئ فرمودند طبق اين بيان، دير در غير از دائره فقه اين حجيت معنا ندارد. جواب كه ما مدهيم، اين است که مگوييم
چه اشال دارد بوييم حجيت در دائره فقه به معناي منجزيت و معذريت است؛ و همين حجيت در دائره تفسير قرآن به معناي

مبينيت است؟ اگر گفتيم خبر واحد در تفسير قرآن حجت است، يعن متواند مبين و مفسر آيه باشد.

ما دليل نداريم كه حجيت بايد همه جا به معناي منجزيت و معذريت باشد. اگر هم مرحوم آخوند حجيت را به منجزيت و
معذريت تفسير كرده، براي اين است که غالباً سر و کار مسائل فقه با عمل است؛ يعن در حقيقت ما حجيت را به معناي

اعتبار بايد تفسير كنيم. اين در دائرهي فقه با منجزيت و معذريت تطبيق مكند؛ و در دائره تفسير با مبنيت و مفسريت تطبيق
مكند.

شما چرا چنين مطلب را بر عهدهي مرحوم آخوند مگذاريد كه اگر حجيت را به منجزيت و معذّريت معنا كرديد، فقط بايد در
دائره فقه باشد. به عبارت دير، ما در روايات چيزي به نام لفظ حجيت نداريم؛ در خود روايات هم تفسير حجيت به منجزيت و
معذريت نيامده، اينطور نيست كه بوييم در روايت حجيت آمده، و اين حجيت را هم به منجزيت و معذريت تفسير كرده است.

نه، ما آمديم از ادلهي خبر واحد عنوان را به نام حجيت خبر واحد انتزاع كرديم؛ بعد مگوييم اين حجيت در دائره اعمال به
معناي منجزيت و معذريت است، اما وقت مآيد به تفسير، به معناي مبينيت و مفسريت است. 

اشال چهارم ايشان فرمودند: روي مسلك صاحب كفايه، در روايات كه ثواب اعمال ذكر شده است، دير گوينده نمتواند به
عنوان خبر قطع اينها را ذكر كند؛ يعن نمتواند بصورت قطع بويد هر كس روزه بيرد، اين ثواب را دارد؛ بله بايد بويد
چنين چيزي روايت شده است. به عبارت دير، مخواهند بفرمايند روي مبناي علم تعبدي، تمام اين روايات بمنزلة العلم است،
و ما متوانيم به نحو قطع اين را براي ديران بيان كنيم؛ اما مرحوم آخوند چون مسئله منجزيت و معذريت را بيان کرده و اين

هم كاري به ثواب ندارد، منجزيت و معذريت فقط در دائره تليف است و عمل در دار دنياست، اگر مطابق واقع باشد واقع را
منجز كرده و اگر مخالف باشد، معذّر خواهد بود؛ اما اينه حالا ثواب بدهند يا ثواب ندهند، ربط به او ندارد؛ لذا، نمتواند اين

اخبار را به صورت قطع نقل كند. به نظر ما، اين حرف هم درست نيست.

از اشال سوم اين هم روشن مشود. وقت مگوييم چيزي حجيت دارد، حجيت نسبت به عمل، چون عمل يا موافق با واقع
است و يا مخالف، اين منجزيت و معذريت دارد؛ اما نسبت به ثواب، بنده وقت گفتم اگر كس روزه بيرد اين ثواب بر او مترتب

است؛ به نحو قطع هم مگويم.

اينجا چون آن ادلهاي كه مآيد خبر واحد را حجت قرار مدهد، قطع است، پس متوانيم به نحو قطع اينها را نقل كنيم؛
هرچند حجيت را به منجزيت و معذريت تفسير كنيم. بنابراين، در اين جهت هم بين مبناي مرحوم آقاي خوئ و مبناي صاحب
كفايه فرق نيست. اين اشالات بود كه به ذهن رسيد، حالا شما ملاحظه بفرماييد که اشال ديري هم هست؟ آيا اين اشالات

قابل جواب هست يا نيست؟ 



رانبيان مرحوم محقّق لن

والد راحل ما (رض) بحث را در كتاب مدخل التفسير روي ادلهي حجيت خبر واحد متمركز كردند. مرحوم آقاي خوئ (قده)
بحث را متمركزكردند روي اين كه براي حجيت چه تفسيري بايد ذکر كنيم؟ آيا حجيت را به علم تعبدي معنا كنيم يا به منجزيت و

معذريت معنا كنيم؟ اما والد ما بحث را بردند روي ادله حجيت خبر واحد.

ايشان مفرمايند: ادلهي حجيت خبر واحد، چه سيره عقلائيه و چه ادلهي تعبديه، تماماً عموميت دارد. اما سيره عقلائيه، وقت به
عقلا مراجعه كنيم، آيا عقلا كه به خبر واحد عمل مكنند، در موردي عمل مكنند كه بر اين خبر واحد اثر عمل مترتب باشد؟ يا
اينه نه، عقلا همانطوري كه در مواردي كه قطع به چيزي دارند، به آن عمل مكنند، در مواردي هم كه خبر واحد قائم شود، باز

به آن عمل مكنند؟

البته اين را عرض كنم که ايشان نمخواهند بفرمايند عقلا خبر واحد را به منزلهي علم مدانند. نه، منظور آن است که عقلا
همان آثاري را كه بر علم بار مكنند، بر همين دليل ظن هم بار مكنند. بنابراين، عقلا در عمل به خبر واحد فرق بين اين كه

خبر اثر عمل داشته باشد يا نداشته باشد، نمگذارند؛ همانطوري كه در موارد قطع به خبر عمل مكنند، در مواردي هم كه خبر
واحد قائم شود، بر طبقش عمل مكنند؛ و شارع نيز آمده اين سيره عقلائيه را امضا كرده است. پس، شارع هم بايد خبر واحد

را در همه موارد حجت قرار دهد. 

اشال استاد محترم بر نظر محقّق لنران(ره)

به نظر ما، اين فرمايش هم اشال دارد. اشالش اين است كه شارع فقط در دائرهي شرع متواند سيره عقلا را امضا كند؛ آنچه
را كه مربوط به اعمال انسان است، شارع متواند امضا كند. سيره عقلائيه در خبر واحد بر عمل به خبر واحد است؛ اما خبر

واحدي داريم که بعض از آن مربوط به عمل است، و بعض ديرش هم مربوط به امور تاريخ و غير تاريخ است، شارع كه
سيره عقلائيه را امضا مكند، نمتواند خارج از حوزه شرع آن را امضا كند.

لذا، خود ايشان هم در همين كتاب مدخل التفسير در آخر مفرمايند: نعم، لا محيص عن الالتزام بالاختصاص بما إذا كان له
ارتباط بالشرع وإضافة اليه بما أنّه شارع. پس، روي اين بيان، امضاي شارع نسبت به اينه عقلا الآن در كتب تاريخ به خبر يك

مورخ ترتيب اثر مدهند، هيچ اثر شرع و عمل براي ما ندارد، در ذيل كلام مفرمايند اين امضا فايده ندارد.

امضا فقط در دائره تعبد است؛ فقط در دائره آن چيزي است كه مربوط به شرع مشود.

در نتيجه، سيره عقلائيه هم به درد حجيت خبر واحد در اعمال ملف مخورد و هم حجيت خبر واحد در تفسير؛ چون آن نيز
مربوط به شرع مشود؛ اما در غير از اينها، مثل تاريخ، ما از سيره عقلائيه نمتوانيم استفاده بنيم.

حالا بقيه كلام ايشان در مدخل التفسير را ببينيد تا فردا ان شاء اله عرض كنيم.

وصلّ اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين.


