
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۲۶ فروردین ۱۳۸۸

حجيت خبر واحد
جلسه 84 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ادامه نظر مرحوم آخوند خراسان در باب جبران ضعف سند

عرض کردیم مرحوم محقق خراسان فرمودهاند بعید نیست بوییم شهرت عملیه بطور کل هر ظن غیر معتبری را بتواند جبران
ضعف سند کند، نمتواند موهن ی روایت باشد. دلیل ایشان آن است که وقت ادلهی حجیت خبر واحد را بررس مکنیم، آن

مقداری که از ادله استفاده مشود، این است که خبری حجیت دارد که برای ما موثوق الصدور باشد؛ و اگر در موردی خبر
ضعیف قائم شد، چنانچه شهرت عملیه بر طبق این خبر قائم شود، سبب مشود که ما وثوق به صدور پیدا کنیم؛ و اگر وثوق به

صدور پیدا کردیم، مشمول ادلهی حجیت قرار مگیرد. تا این قسمت کلام ایشان را قبلا گفتیم.

و اگر نزاع را اینطور مطرح کنیم، نزاع مشود نزاع صغروی و دائر مدار این است که برای شخص عمل مشهور نسبت به
روایت افاده وثوق کند یا نند؟ حت ممن است در مورد ی شخص، در ی باب، عمل مشهور بر طبق ی روایت افادهی

وثوق کند اما در باب دیر برای همین شخص عمل مشهور مفید وثوق نباشد. 

قسمت دوم کلام ایشان این است که مفرمایند اگر مشهور از روایت اعراض کردند، اعراض مشهور قادح و موهن نیست؛ برای
این که ادلهی حجیت خبر واحد مقید به ظن به عدم صدور نیست؛ ادلهی حجیت نمگوید خبری حجیت دارد که ظن به عدم

صدور آن نداشته باشید؛ بله از این حیث اطلاق دارد؛ و خبر واحد بر طبق ادلهی حجیت معتبر مشود؛ هرچند نسبت به
صدور آن روایت ظن به خلاف داشته باشیم. و در نتیجه، اگر خبر صحیح السندی قائم شد و ما دیدیم مشهور از آن اعراض

کردند، درست است که این اعراض برای ما ظن به خلاف مآورد، اما چون این خبر مشمول ادلهی حجیت است، به حجیت
خودش باق مماند. 

نهایت اعراض این است که برای ظن به خلاف مآورد که این اشال ایجاد نمکند. بله، اگر ادله حجیت خبر واحد برای ما
اثبات مکرد که خبر واحد در صورت حجیت دارد که ظن به خلاف پیدا نشود، اینجا مگفتیم اعراض مشهور قادح روایت

است. در نتیجه، مرحوم آخوند تفصیل دادند به این صورت که شهرت را جابر ضعف سند مدانند، اما اعراض مشهور را جابر
ضعف سند نمدانند. 

اشال استاد بر سخن آخوند: اما نتهای که ما مخواهیم عرض کنیم، این است که درست است ادلهی حجیت خبر واحد مقید
به عدم ظن به خلاف نیست و اگر ظن به خلاف هم باشد، باز خبر حجیت دارد؛ اما ما گفتیم از اعراض مشهور کشف مکنیم
که قرینه و نتهای در کار بوده که مشهور به اعتماد آن قرینه و نته، از این روایت اعراض کردند. فرض این است که مشهور،

آنهم مشهور قدما عدول هستند، اینها چطور متوانند خبری را با اینه صحیح السند هست، بر طبقش فتوا ندهند؟ حتماً قرینهای
بوده که با اعتماد بر آن، بر طبق روایت فتوا ندادهاند. 

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


درست است که در بعض از موارد مگوییم اگر ش کنیم قرینهای بوده یا نه، اصل عدم قرینه است؛ اما در اینجا مگوییم
یقین پیدا مکنیم که مشهور قرینهای داشتند که به دست ما نرسیده است؛ و الا اگر مشهور بودند و همین روایت صحیح السند،

باید بر طبقش فتوا مدادند. این هم اشال بر مطلب دوم مرحوم آخوند. 

مطلب سوم مرحوم آخوند مربوط به مرجحات است. مرحوم آخوند مفرمایند: دلیل نداریم در جای که دو روایت با یدیر
تعارض کنند، اگر ی ظن غیر معتبری مثل شهرت با احد الروایتین موافق باشد، دلیل نداریم که این بتواند مرجح باشد. مرحوم

محقق اصفهان در کبری با مرحوم آخوند بحث ندارد. اما وقت مآید سراغ صغری، مفرماید ـ که آقایان خودشان مراجعه
بفرمایند و من دیر همه جزئیات کلام مرحوم اصفهان را نقل نمکنم ـ ایشان مفرمایند: ضعف خبر دو صورت دارد: یا به

خاطر این است که راوی برای ما مجهول است؛ وقت مگوییم خبری ضعیف است، مگوییم راویاش مجهول است، نمدانیم
ک و کجا بوده؛ عادل بوده یا نه؛ و یا به خاطر جهت دیری است. 

آن وقت نتهای که در اینجا دارند، این است که مفرمایند در جای که مشهور مآید بر طبق روایت ضعیفهای عمل مکند، اگر
کس بوید عمل مشهور کاشف از این است که ی خبر دیر نزد مشهور معتبر بوده، یا بوییم مشهور علم به صدق این خبر

داشتند، مفرمایند این هر دو از محل بحث خارج است. اینه ایشان اشاره کردند، در بعض کلمات هست که وقت مشهور به
خبری عمل مکنند، ولو آن خبر ضعیف است، اما ممن است خبر معتبر دیری شبیه این خبر نزد مشهور بود که به دست ما
نرسیده است؛ ایشان مفرمایند این از محل بحث خارج است؛ چرا که به این معناست که مشهور به خبر دیر عمل کردند و نه

خبری که در آن بحث است. فرض سوم این است که بوییم درست است این راوی نزد ما مجهول است، اما آنها چون نزدی به
عصر صدور روایت و اصحاب و روات بودند، راوی را مشناختند که چطور بوده؛ و این راوی مورد وثوق آنها بود؛ یعن همان

که ما در عبارات قبل به عنوان توثیق عمل مطرح کردیم. 

ایشان مفرماید بر فرض که مشهور این راوی را مشناسند و توثیقش کردند، اما ممن است اگر اسم و خصوصیات راوی با
زندگاش برای ما بیان شود، ما به او وثوق پیدا ننیم؛ وثوق نزد آنها برای ما فایدهای ندارد. البته ما این را هم قبلا جواب دادیم.

بعد از اینه ایشان این مطالب را بیان کرده، مفرماید: الانصاف أنّ استناد المشهور إذا کشف عن ظفر الل بموجب الوثوق
پیدا کردند، کان ذل اگر استناد مشهور کاشف از این باشد که کل علما و مشهور به آنچه که سبب برای وثوق است، آگاه

مفیداً للوثوق نوعا ً وثوق نوع برای ما هم مآورد؛ لنّه از اینجا به بعد با مرحوم آخوند اختلاف دارند غالباً لیس کذل لن
غالب شهرتهای که داریم، این چنین نیست بل الغالب ف تحقّق الشهرة تبعیة المتأخر للمتقدّم ف الاستناد إل ما استند إلیه

بله شهرتها از باب این بوده که شخص متأخر از متقدم تبعیت مکرده است و اینطور شده که شهرت درست شده است.

لذا، ایشان مفرماید که ما جابریت شهرت نسبت به ضعف سند را از نظر صغری قبول نداریم. از نظر کبری قبول دارد و
مگوید إذا کان مفیداً للوثوق نوعا ً ما هم قبول مکنیم؛ اما از نظر صغری اشال مکند. بعد در مورد موهنیت و قادحیت
مگوید: إعراض المشهور عن الروایة سنداً أو عدم الاعتناء بظهورها فإن کان کاشفاً قطعیاً عن خلل ف سندها لا من حیث
عدم وثاقة المخبر اگر اعراض مشهور کشف از این کند که ی اشال در این سند است، درست است؛ اما آن اشال نباید

مربوط به وثابت مخبر باشد؛ چون خلف فرض لازم مآید. 

فرض ما این است که خبر موثّق است؛ و معتبر السند است؛ بله خلل باید به گونهی دیری باشد. از این نحو: من حیث
احتفافها بقرینة موجبة للقطع بخطاء المخبر یعن مشهور که از این روایت اعراض کردند، قرینهای پیدا کردند که در خصوص
این روایت، ولو راوی موثق است اما خطا کرده است؛ قطع به این پیدا کردند که خطا کردند یا قطع به این پیدا کردند که خلل

در دلالت وجود دارد. 

مفرمایند اگر واقعاً اعراض مشهور این چنین باشد، فلا کلام یعن برای ما قطع بیاورد که خلل در سند غیر از مسئله توثیق



مخبر در دلالت وجود دارد، قبول داریم؛ بعد مفرمایند: وأما إن کان کاشفاً ظنّیاً تا آخر عبارت فلا یون الاعراض موهنا ً بعد
م‌خواهند بفرمایند که این اعراض مشهور کشف قطع هم نمکند، و کشف ظن دارد؛ لذا، موهن نیست. کلام مرحوم محقق

اصفهان را خواستیم برای تمیل ذکر کرده باشیم. این بحث تمام شد. آقایان خودشان این بحث را حتماً دنبال بفرمایند و حتماً
نتیجهگیری کنید. چون در فقه آثار زیاد دارد.

بحث اخلاق: ذکر خدا و اهمیت توجه به آن (بخش سوم)

در هفتهی گذشته مختصری در مورد ذکر خداوند تبارک و تعال صحبت کردیم. عرض کردیم از مقومات ذکر این است که
انسان، نسیان ما سوی اله داشته باشد؛ و الا عنوان ذکر خدا را ندارد. انسان ذاکر است که اصلا غیر از خدا، حت خودش را

که ذکر مگوید و ذاکر است هم فراموش کند؛ محو جمال و جلال خداوند تبارک و تعال باشد و اسما و صفات خدا و ذات
خدا، آنچه که جلوه خداست، مشود ذکر خدا. از اینجا این نته روشن مشود که آنچه را در کتب ادعیه به عنوان ذکر وجود

دارد و آثاری هم برایش مترتب است؛ گاه گفته مشود که اگر این مقدار فلان ذکر را کس مداومت داشته باشد، آثار علم دارد
یا مشلات دنیوی او حل مشود؛ مثلا برای رزق خوب است.

برداشت من این است که اگر کس ذکر را به قصد این ترتب آثار بخواهد داشته باشد، اصلا ذکر نیست. اگر کس بوید من ذکر
«یا رزّاق» را ترار مکنم و بر آن مداومت دارم، برای اینه خداوند رزق مرا زیاد کند؛ این ذکر نیست. چون مقوم ذکر این

است که انسان، غیر خدا را فراموش کند. بله، این اثر قهراً بر آن مترتّب مشود.

وفَه هٱل َلع لکتَون یمو بتَسحی  ثیح نم زُقْهریۭا *وجخْرۥ مل لَّهعجی هٱل تَّقن یم آیه شریفه (و فرض کنید اگر کس
حسبهۥٓ انَّ ٱله بٰلغُ امرِهۦ قَدْ جعل ٱله لل شَءۢ  قَدْرۭا) آثار رزق بر آن مترتّب مشود؛ اما اگر ذکر را بوید برای ترتب این
آثار، دیر ذکر خدا نیست. ی معنای که بر این نته مترتب مشود، این است که باید اذکار را فقط برای خدا و ذکر خدا داشته
باشیم؛ اما اگر اذکار را بخواهیم مقدمه قرار دهیم برای مقاصد دنیوی، برای غیر خدا، این نه آن اثر برایش بار مشود و نه عنوان
نئتَطْم هرِ ٱلبِذِک شود (اتهای که در ذکر زیاد عنوان مشود. نر اثری هم بر آن بار نمعنوان ذکر ندارد، دی ذکر دارد. وقت

) فر کنیم که چرا ذکر خدا موجب اطمینان قلوب مشود؟ و چرا تنها چیزی که برای انسان آرامش مآورد، ذکر است؟  ٱلْقُلُوب

ما بر حسب اعتقادات که داریم، اعتقادات مسلمکه داریم، غیر از ذکر حق تعال هیچ چیز دیری سبب آرام نمشود؛ علم برای
انسان آرامش نمشود؛ چه بسا کس که علمش زیاد مشود، اضطرابش هم زیاد شود؛ چه بسا او را به مرحله طغیان هم

برساند. ثروت اگر زیاد شد، اضطراب زیاد مشود. اگر انسان قدرت پیدا کرد، اضطراب او بیشتر مشود؛ دائماً در فر این
است که مبادا کس با این قدرت من مزاحمت کند. 

بالاخره کس که مقام پیدا مکند، ی عنوان پیدا مکند، حالا در هر مرتبه و شغل که باشد، ی از دغدغههایش این است که
ممن است این مقام از من گرفته شود؛ چه کسان مخواهند این مقام را از من بیرند و چه کسان مخواهند با من مخالفت

فرد معمول کنند. بالاخره انسان است و ضعیف. یم کنند؛ و چه بسا گاه مخالفت با خودشان را مخالفت با خدا هم تلق
بسواد گاه خودش را همه چیز تلق مکند؛ این معنایش آن است که اضطراب دارد؛ معنایش این است که ی مسؤولیت

ناچیزی که در گوشهای به او دادهاند، مبادا از او گرفته شود. 

حت راجع به سلامت چقدر اضطراب داریم. اگر روزی موی سفیدی در صورت خودمان ببینیم، ناراحت مشویم؛ مگوییم
آغاز زوال ما شروع شد. همین اضطراب است. هرچه انسان فر کند، در عالم، غیر از خدا اضطرابآور است. حالا بر حسب

این آیه شریفه هم مفرمایند «تقدیم ما حقّه التأخیر یفید الحصر» ذکر خدا فقط تنها چیزی است که برای انسان آرامش مآورد.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=3
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=2
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=3
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=13&a=28
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=13&a=28


چرا؟ چون معنای ذکر خدا این است که غیر از خدا همراهش نباشد؛ و الا اگر در کنار ذکر خدا، غیر خدا بود، اضطراب خواهد
بود. 

حالا روشن بشود که چرا نمازهای ما اضطرابهای ما را بر طرف نمکند؟ چون ذکر نیست. ظاهر ذکر را دارد، اما واقعاً ذکر
نیست. اگر واقعاً ذکر باشد، انسان هیچ اضطراب ندارد. امام (رض) واقعاً به مرحله و مرتبهای رسیده بود که اگر همه دنیا از او

تعریف مکردند با اینه همه دنیا از ایشان تنقید کنند، برایش فرق نمکرد.

 کسان که شاگرد مأنوس با امام بودند، به این معنا شهادت مدادند. وقت جن مشد، شما ببینید واقعاً ی روحان که برای
حلال و حرام عمری را صرف کرده، برای حرمت خونهای مسلمین چقدر توجه داشت؛ ی انقلاب عظیم را بوجود آورد؛

خونها ریخته مشود، اما مر سر سوزن در راهش تردید داشت؟ نه. نمدانم آقایان یادشان هست یا نه؛ روز اول که صدام
حمله کرد، ایشان خیل به صورت عادی و آسان فرمود: ی دزدی آمده و سن را انداخته است. 

حال، کس که ضعیف النفس است، اصلا حاضر نمشد که بیاید در تلویزیون ظاهر شود؛ اضطراب او را مگرفت؛ مگفت
چه مشود و چه نمشود؟ واقعاً اگر ما از حالا با خودمان کار کنیم و خیل هم البته تلاش مخواهد که به مقام ذکر برسیم؛ به
یاد خدا باشیم. روایت را در جلسه گذشته خواندم که در حدیث قدس به پیامبر(ص) فرمود: إذا کان الغالب عل عبدی ذکری

اگر غالب اوقات عبد من یاد من باشد فأنا جلیسه وأنیسه ومحدثه خدا مشود جلیس انسان.

این نته را هم قبل از اینه این حدیث را دنبال کنم، بویم که هیچ ذکری  غیر از ذکر خدا، ذکر دیری را در پ ندارد. من اگر
یادی کنم از عالم، معلوم نیست که آن عالم نیز از من یاد کند؛ من اگر یادی کنم از ی دوست، معلوم نیست که او هم یاد من

به یاد من باشد، من هم به یاد او هستم؟. اُذکرون فرماید: اگر کساست که خدا م است، چه واقعیت ند. اما این چه حقیقتب
أذکرکم معنای «أذکرکم» این است که خدا مشود انیس انسان.! در روایت از امام باقر(ع) هست که در جلد دوم کاف در

کتاب الدعاء، باب ما یجب من ذکر اله ف کل مجلس، حدیث چهارم آمده است: ابوحمزه ثمال از امام باقر(ع) نقل مکند: قال
متوب ف التورات الّت لم تغیر در تورات که تحریف نشده، نوشته شده است؛ این معنایش این است که ائمه ما(ع) بر تورات

واقع علم داشتند. 

و امام (رض) در کتاب چهل حدیث فرمودهاند تورات و انجیل امروزی نه تنها قلم ی انسان عادی و متعارف نیست، بله
تراوش ی افراد شهوتران و هواپرست است. امام باقر مفرمایند: در تورات واقع اینطور نوشته است: إنّ موس(ع) سئل ربه
حضرت موس از خدا سؤال کرد؛ عرض کرد: یا رب أقریب أنت منّ فاُناجی أم بعید فاُنادی خدایا تو قریب به ما هست تا

با تو مناجات کنیم یا از ما دور هست تا تو را صدا کنیم و مورد ندا قرار دهیم؟ چرا موس این سؤال را مکند؟

 چه انیزهای داشته که حضرت موس از خداوند این سؤال را مکند که نمدانیم با تو مناجات کنیم و تو را  نزدی خودمان
بدانیم یا مثل افرادی که کس که از او دور هست، تو را صدا کنیم؟ به قول مرحوم علامه مجلس اینجا موس در مقام این بوده
که آداب دعا و آداب خواندن خدا چیست؟ و سؤال موس این بوده که من خودم را که ناه مکنم، از حیث خودم دور از تو
هستم؛ خیل دورم. تو را که ناه مکنم از حبل الورید هم به من نزدیتری؟ نمدانم در دعا، خودم را ناه کنم یا تو را ناه

کنم؛ چونه دعا کنم؟ 

البته این حرف خیل دارد و نات دیر هم دارد که عرض مکنم. خداوند در جواب موس فرمود: یا موس أنا جلیس من
ذکرن کس که به یاد من باشد من جلیس و همنشین او هستم. این جواب چه ارتباط با این سؤال دارد؟ و باز این همان است
که پیامبر ما هم به عنوان حدیث قدس فرمود که خدا فرمود أنا جلیسه وأنیسه. این روایت را در کاف دقت بفرماییید؛ هفته آینده

ان شاء اله توضیح بیشتری خواهم داد.



و صلّ اله عل سیدنا محمد و آله الطاهرین. 


