
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۲۲ فروردین ۱۳۸۸

حجيت خبر واحد
جلسه 80 

بسم اله الرحمن الرحیم

بررس نظریه مرحوم شهید ثان در باب نبود شهرت قدمائیه

عرض کردیم مرحوم شهید ثان (قدس سره) از بزرگان است که مگوید عمل مشهور بر طبق ی روایت ـ که از آن تعبیر به
شهرت عمل مشود ـ جبران ضعف سند نمکند؛ و خبر ضعیف همانطوری که گفتیم، مشمول ادله حجیت خبر واحد نیست؛
اعم از اینه دلیل حجیت خبر واحد را دلیل تعبدی قرار دهیم یا دلیل حجیت را دلیل سیره قرار دهیم. عبارت مرحوم شهید در

کتاب رعایه را نقل کردیم؛ که عمدتاً مرحوم شهید اشال صغروی دارد و نه کبروی. حت مرحوم محقق خوئ (قدس سره) که
همین نظریه را ختیار کرده، ایشان هم فرمودند: اشال صغروی در این بحث مهمتر از اشال کبروی است. اشال صغروی این
بود که تا زمان مرحوم شیخ طوس، ما شهرت عملیه قدماییه نداریم. و مدعای مشهور این است که شهرت عملیهی قدمائیه جابر

ضعف سند است. و توضیح دادیم که مرحوم شهید ثان فقط ی مورد را استثنا مکند. مفرماید در باب قصص، در باب
مواعظ، در باب فضایل، فضایل اخلاق، در این گونه ابواب متوانیم به خبر ضعیف عمل کنیم؛ حت در باب صفات خداوند
تبارک و تعال، اگر ی روایت ضعیف قائم شد که صفت از صفات خداوند است، مورد اعتماد قرار نمگیرد. این خلاصه

نظریه شهید است.

بر نظریه مرحوم شهید ثان الات مرحوم مامقاناش

در بحث امروز مخواهیم بررس کنیم ببینیم آیا نظریه شهید درست است یا درست نیست. تقریباً آن مقداری که من به دست
آوردم، مفصلترین جواب را صاحب کتاب مقباس الهدایه مرحوم شیخ عبداله مامقان داده است. کتاب مقباس الهدایه کتاب
بسیار خوب است و در سه جلد در علم درایه است. مفصلترین کتاب که در درایه نوشته شده و همه انظار در آن مطرح شده و

محققانه پیش آمده، همین کتاب است. ایشان در جلد اول در صفحات 185 تا196 از مرحوم شهید جواب داده است. مجموع
کلمات ایشان در چند مطلب خلاصه مشود که ما ی ی بیان و بررس مکنیم. اولین مطلب، ایشان فرموده است مرحوم

شهید در اولین سطر از مطالبش فرمود: إنّا نمنع من کون هذه الشهرة الت ادعوها، مؤثرة ف جبر الخبر الضعیف مرحوم شهید
فرمود شهرت نمتواند در برطرفکردن و جبران کردن خبر ضعیف مؤثر باشد. اشال ایشان این است که چرا؟ مگویند ما
مخواهیم بررس کنیم که آیا اگر کسان که قریب العصر به زمان حضور بودند، نمتوانیم بوییم ی قرائن در اختیار آنها

شده است؟ مسلّماً علمای قریب العصر به زمان حضور معصوم(ع) کنار هر روایت بوده که به دست ما نرسیده و بر ما مخف
شاید قرائن داشتند که این روایت مسلّم از امام(ع) صادر شده است؛ و اگر سند آن روایت ضعیف بود، و به آن عمل کرده
بودند، سرش این است که آن قرائن بوده است و الآن برای ما مخف شده است. مرور زمان سبب شده که قرائن و برخ از

روایات به دست ما نرسد. و اساساً اخبار آحادی که در زمان ما مجرد از قرینه است، در آن زمان، محفوف به قرینه بود که قطع
به صدور پیدا مکردند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ایشان در دنباله مطلب اول، این عبارت را دارد: و المنصف یجد أن الوثوق الحاصل من الشهرة لیس بأقل من الوثوق الحاصل
آورد؛ آیا این شهرت از این که یگوید این شهرت عملیه برای ما اطمینان به صدور روایت ممن توثیق رجال السند ایشان م

نفر رجال بیاید و بوید که فلان راوی موثّق است، کمتر است؟ شما به چه خبری مگویید صحیح یا معتبر؟ حدّاقل ملاک
اعتبار این است که هرچند ی راوی امام نباشد و تعدیل هم نشده باشد، اما ی رجال عادل او را توثیق کند؛ بوید هذا ثقة؛
مثلا مرحوم شیخ طوس در رجالش او را توثیق کند؛ نجاش بیاید او را توثیق کند. وقت ی نفر رجال آن راوی را توثیق کرد،
خبر از حیث سند معتبر مشود. سؤال ایشان آن است که آیا شهرت در میان قدما، اگر گفتیم مشهور قدما به ی روایت عمل
کردند، از توثیق ی نفر نسبت به سند کمتر است؟ مسلّم کمتر نیست. این مطلب اول ایشان، فرمایش تام است که ما از عمل

مشهور بین القدما اطمینان حاصل مکنیم که روایت از امام(ع) صادر شده است. مطلب دوم که مطلب مهم است،
مفرماید: مرحوم شهید ادعا کرد اصلا تا زمان شیخ طوس که قدما تا آن زمان را ملاک مدانیم، شهرت قدمائیه حاصل نبوده

است. به ایشان مگوییم چرا؟ مگوید برای این که قبل از زمان شیخ طوس بزرگان مثل سید مرتض بودند که اصلا خبر و
احد را حجت نمدانستند تا چه رسد که بر طبقش عمل کنند؛ تا چه رسد به این که این عمل بخواهد به حد شهرت برسد.

بنابراین، شهید روی این بیان مفرمایند اصلا شهرت حاصل نشده است.

مرحوم مامقان مفرماید: ما نیازی به این که شهرت تا قبل از زمان شیخ طوس محقّق شده باشد، نداریم. مفرمایند خود شیخ
طوس که در مرز بین القدما و المتأخرین است، مربوط به قرن پنج و شش است. خود شیخ طوس و تابعین ایشان اگر بر طبق
ی روایت ضعیف عمل کرده باشند، همین برای ما کاف است. به عبارت دیر، هرچند ایشان تصریح نمکنند، اما ی مطلب
از مجموع کلامشان استفاده مشود؛ و آن این که شهرت بین المتأخرین مثلا مربوط به قرن هشتم و نهم و ده و یازده تا زمان

ما، شهرت قرون اخیره، به درد نمخورد. اما در این میان، یعن نه بین القدما و نه خیل به متأخرین، اگر شیخ و من تبع شیخ،
ی مطلب بینشان مشهور بود، همین کاف است. چرا؟ مفرمایند: ما به دنبال شهرت هستیم که برای ما اطمینان حاصل کند؛ و

شهرت که مأخوذ از فتوای شیخ و من تبع شیخ است، برای ما اطمینان مآورد. ملاک این است که شهرت باشد که برای ما
وثوق و اطمینان حاصل کند؛ هرچند این شهرت در اول زمان قدما یا تا قبل از زمان مرحوم شیخ هم واقع نشده باشد. به این

بیان ایشان فقط این اشال هست که بله، اگر وثوق و اطمینان حاصل شد، کاف است؛ اما آنچه که مشهور ادعا دارند، غیر از
این است. مشهور مگویند شهرت قدما لأجل قرب زمانشان به عصر حضور معصوم(ع) ملاک است. زمان شیخ طوس که

قریب العهد نبوده است به زمان حضور معصوم(ع)؛ افراد دیری مثل صدوقین و مثل سید مرتض و اساف و ابن جنید قریب
العهد بودند. و اگر چنین نشد، خیل مشل است که بوییم اگر شیخ طوس فتوای داد و من تبع شیخ آمدند به آن عمل کردند و

مشهور شد، بوییم این مشهور برای ما وثوق و اطمینان حاصل مکند.

مطلب سوم: در مورد مطلب این مطلب مهم است که تا قبل از ایشان در کلمات ندیدم، ی مطلب خیل مشهوری است و همان
است که مرحوم شهید نیز بیان کرد. مرحوم شهید بیان کرد که اصلا بعد از شیخ افراد زیادی که از شاگردان بلا واسطه یا مع
الواسطه شیخ بودند، قول اینها به درد نمخورد؛ برای این که کل اینها حاک و مقلّد بودند. تعبیری که در تاریخ فقه هم معروف

است. ابن ادریس آمد این قضایا را بهم زد و با فتوای دای خودش مرحوم شیخ طوس مخالفت کرد. آن وقت مرحوم شهید
.فتوای شیخ طوس گردد به یخورد. هزار نفر هم باشند بر مر فتوای اینها به درد نمعنوان مقلّد را دارند، دی فرمود: وقت
مرحوم مامقان مفرماید: این ی تعبیر من نسبة غیر صحیح است؛ و ی حرف بسیار عجیب است که چرا مرحوم شیهد این

حرف را زده است که شاگردان شیخ عنوان مقلّد را داشتند؟ قوت استدلال شیخ آن چنان بود که آنها هم آن استدلال را
مپذیرفتند.

ما نمتوانیم بوییم آنها عنوان مقلد را داشتند. مفرماید: أما نسبة التقلید لمن تأخر عن الشیخ فیجل عنه مثله مثل شهید منزه
از چنین حرف زدن است؛ لأنّه سوء ظن بحمله الشرع این ی سوء ظن به بزرگان است که حامل دین و حامل شریعت هستند

ولیست التقلید إلا الأخذ بقول الغیر من غیر دلیل تقلید یعن أخذ قول غیر بدون دلیل ومن البین أنّ من تأخّر عن الشیخ لم



است؛ و بعد ی فرمایند این حرف، حرف باطلما اعتمد علیه من الأخبار لذا، ایشان م یأخذوا بقوله تقلیداً بل اعتمادا عل
مؤیدی هم مآورد. مگوید پسر شهید ثان که حاشیهای دارد بر  همین کلام والد خودش، ایشان هم گفته است: العجب من

هولاء کیف تلقوا هذه الخیالات الواهیة وشنعوا بها عل المجتهدین اینها همهاش خیال واه است که بوییم کسان که بعد از
شیخ آمدند، اینها مقلّد شیخ بودند. نه، استدلال شیخ را محم مدانستند و بر طبق آن استدلال شیخ عمل مکردند. ایشان در

ادامه مگوید: ولو لم ین العامل بخبر الواحد الضعیف وثوقاً بعمل جمع کثیر مجتهداً بل مقلدا ً اگر بوییم شاگردهای شیخ هم
عمل کردند به خبر واحد خبر ضعیف، اما به اعتماد اینه قرائن وجود دارد و اطمینان پیدا کردند، اگر بوییم اسمش تقلید است

و اجتهاد نیست للزم کون أکثر فقهائنا حت الفاضلین مقلدین باید بوییم اکثر فقهای ما عنوان مقلد را دارد حت فاضلین،
مرحوم محقق حل و مرحوم علامه حل. لأنّهم لم یعرفوا أحوال أغلب الرجال إلا وثوقاً بشهادة الشیخ والنجاش والشّ محقق
حل و علامه حل چرا آمدند به این روایات عمل کردند؟ چون شیخ شهادت داده، نجاش شهادت داده، کشّ شهادت داده است.
پس، بوییم اینها همه مقلد هستند. خلاصه حرف ایشان این است که ـ باز در اینجا هم همان مطلب را مجدداً ترار مکند ـ برای
ما بیان کنید چه فرق وجود دارد بین جای که مشهور عمل کنند بر طبق ی روایت و جای که ی نفر مثل شیخ طوس بوید

این راوی موثق است؟

چطور جای که شیخ طوس مآید ی نفر را توثیق مکند، همه تسلیم مشوند و مگویند روایت معتبر است؛ اما جای که
جمع کثیری مآیند به روایت عمل مکنند را مگویید در توثیق کاف نیست؟ و اساساً عرض کردم اگر گفتند عمل مشهور ـ

(خوب دقت کنید تا در ذهنتان بماند) ـ ی توثیق عمل برای سند روایت است، مشهور مخواهند بویند صدور این روایت برای
ما روشن و قطع است و این با جای که بیایند راوی را توثیق کنند، فرق نمکند. در جلسه قبل این نته را گفتم و باز در اینجا
مجدداً ترار مکنم که اگر بوییم عمل مشهور توثیق عمل روایت است، معنایش این نیست که اگر ی راوی ضعیف در روایت
بود، و مشهور آمدند به روایت عمل کردند، همین راوی ضعیف اگر در روایت دیر هم بود، بوییم چون مشهور در آن روایت به

راوی اعتماد کردند، پس اینجا هم همینطور است. نه، چنین نیست؛ چون ممن است مشهور به روایت دوم به خاطر وجود همین
راوی اعتماد ننند و آن را ضعیفة السند بدانند. لذا، بین اینها این ظرافتها و فرقها وجود دارد. پس، خلاصه فرمایش ایشان

این شد که نسبت مقلّد به من تبع شیخ نسبت کاذب است و تابعین شیخ عنوان مقلد را نداشتند. بله آنها به شیخ و روایات که به
آنها عمل کرده، ولو ضعیف هم بوده، اعتماد کردند و همین مقدار برای آنها کاف بوده است. بین این که شیخ بوید این راوی

موثق است و این که شیخ به روایت عمل کند، فرق نذاشتند. مرحوم آقای خوئ ایشان مفرمایند: اصلا تا قبل از زمان شیخ
طوس که کتاب مبسوط را نوشتند، ما کتاب استدلال نداشتیم و مجرد فتوا بوده است؛ وقت کتابها مجرد فتوا بوده، از کجا
بفهمیم که سید مرتض به استناد کدام خبر این فتوا را داده است؟ برای ما شهرت عملیهاش روشن نیست. ی مقداری از این

ه علال ّه عرض کنیم. وصلمانده است؛ این را دقت کنید تا فردا ان شاء ال باق و کلام مامقان کلام مرحوم آقای خوئ
سیدنا محمد وآله الطاهرین. 


