
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۱۵ فروردین ۱۳۸۸

حجيت خبر واحد
جلسه 76 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

عمده ادله حجیت خبر واحد را  بیان کردیم؛ آیات، روایات، اجماع و دلیل سیره را؛ در مورد دلیل سیره به این نتیجه رسیدیم که
سیره عقلائیه بر عمل به خبر واحد در امور خودشان هست؛ و ما چون امضای شارع را در سیره لازم مدانیم، عرض کردیم که

این سیره امضا هم شده است و از این ناحیه کمبودی ندارد.

بررس تفاوتهای دلیل سیره و سایر ادلّه حجیت خبر واحد

در اینجا باید چند نته را مورد توجه قرار دهیم؛ اولین نته این است که برخ فرمودهاند: بین دلیل سیره و سایر ادله فرق است؛
مقتضای سیره عقلائیه این است که خبر، چه خبر صحیح و چه خبر موثق و چه خبر حسن، همه حجیت دارد. همچنین گفتهاند:

به مقتضای سیره عقلائیه، اگر خبری ضعیف هم باشد، اما منجبر به عمل اصحاب شد و شهرت فتوائیه بر او قائم شد، معتبر
است.که در این قسم چهارم ی اختلاف وجود دارد که آن را بیان مکنیم؛ اما در قسم اول و دوم و سوم هیچ نزاع نیست.

یعن کسان که دلیل حجیت خبر واحد را سیره عقلائیه قرار مدهند، مگویند: سیره عقلائیه بر عمل به خبر صحیح، بر عمل به
خبر حسن، و بر عمل به خبر موثق است. ـ (خبر صحیح آن است که راویش هم امام باشد و هم عادل. خبر حسن آن است که
راویش امام اهست اما تعدیل ندارد. و خبر موثق آن است که راویش امام نیست، اما توثیق دارد.) ـ و سیره عقلائیه فقط به

خبر ضعیف عمل نمکند؛ جای که راوی عادل نیست؛ امام هم نیست؛ توثیق ندارد. و اگر در مورد خبر ضعیف، ش کنیم آیا
عقلا به خبر ضعیف عمل مکنند یا نه؟ همین ش، ش در حجیت مشود و مساوی با عدم حجیت است. اما اگر دلیل

حجیت خبر واحد را آیات، یا روایات و یا اجماع قرار دادیم، اینجا اقوال متعدد وجود دارد؛ که حالا اگر بخواهیم تعبیر دیری
داشته باشیم این است که اگر دلیل حجیت خبر واحد تعبد شد، اینجا در این که مقتضای ادلهی تعبدیه بر حجیت خبر واحد آیا

این است که فقط خبر صحیح حجت باشد که برخ از علما (و چه بسا در میان قدما بیشتر این نظریه را قائل بودند) مثل مرحوم
سید صاحب مدارک که معروف این است ایشان فقط خبر صحیح اعلای (آن که تمام رواتش عادل امام هستند) را مورد قبول

قرار داده است.

داده شده است؛ اما این نسبت، در مورد مرحوم سید بیشتر شایع است. بنابراین، ی به مرحوم علامه نیز در کتبش چنین نسبت
قول این است که اگر ادله حجیت خبر واحد را تعبد قرار دادیم، مقتضای این ادله فقط این است که خبر صحیح حجت باشد.

شود. شاید اول کسمقداری توسعه داده و گفتهاند: هرچند دلیل، دلیل تعبدی است، اما شامل خبر حسن هم م گروه دوم ی
که خبر حسن را مورد استدلال قرار داده است، مرحوم شیخ طوس باشد. و گروه سوم، کسان هستند که قائل هستند علاوه بر

دیهی خبر واحد، خبر موثق نیز حجیت دارد؛ به خصوص، روایاته خبر صحیح و حسن حجت است، به مقتضای ادلهی تعباین
که به ما  امر مکند به اخبار بنفضال عمل کنیم؛ با این که بنفضال امام نیستند. باز در میان همین کسان که دلیل حجیت

را دلیل تعبدی مدانند، در عمل به خبر صحیح هم دو گروه هستند؛ ی گروه مگویند عدالت آنها از طریق بینه ثابت شده باشد؛

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


من طریق عدلین باشد؛ و گروه دوم مگویند اگر از طریق عدل واحد هم باشد، کاف است. پس، قائلین به اینه دلیل حجیت
خبر واحد دلیل تعبدی است، یا مگویند باید به خبر صحیح عمل کرد؛ یا به خبر حسن توسعه مدهند؛ و گروه سوم خبر موثق

به عمل اصحاب جبران شد، آن هم مورد قبول است. این ی گویند اگر خبر ضعیفکنند؛ و گروه چهارم باز مرا داخل م
اختلاف.

بررس اطلاق آیه نفر در مورد اقسام خبر

اینجا اولین نتهای که مخواهیم مورد بحث قرار دهیم، این است که هرچند ما استدلال به آیه نبأ را نپذیرفتیم، اما آیهی نفر را که
وا۟ فتَفَقَّهیّفَةٌۭ لطَآئ منْهم ۢقَةرف لن کم نَفَر وید (فَلَوتواند ادعا کند که آیه نفر اطلاق دارد؟ بم پذیرفتیم؛ حال، آیا کس
ٱلدِّین ولینذِروا۟ قَومهم اذَا رجعوا۟ الَیهِم لَعلَّهم یحذَرونَ) اطلاق دارد و اطلاق این آیه مگوید حذر واجب است؛ حالا منذر
مخواهد منذر عادل باشد یا غیر عادل؛ امام باشد یا غیر امام؟. آیا متوانیم از آیه شریفه چنین اطلاق را استفاده کنیم و

گوید اگر کسوییم آیه شامل خبر ضعیف هم بشود؛ آیه مخبر ضعیف هم حجت است؟. ب نتیجه این شود که طبق آیه نفر حت
وییم آیه نفر چنین اطلاقتوانیم بتفقه در دین کرد و برگشت به شما خبر داد، هرچند که ثقه هم نباشد، باید قبول کنید؛ آیا م
دارد؟ جواب اول این است که آیه شریفه نفر از این جهت در مقام بیان نیست. آیه نمگوید کس که تفقه در دین کرد، اگر به

شما خبر داد، چه فاسق باشد و چه عادل، خبرش را بپذیرید. چنین چیزی نیست. آیه فقط در مقام بیان اصل اعتبار خبر واحد
است؛ اما این که آیا این خبر، عدالت مخبر را لازم دارد یا نه، در مقام بیان این جهت نیست. ثانیاً، بوییم این آیه شریفه طبق

همان متعارف عقلائیه ذکر شده است؛ یعن همانطور که در میان عقلا، عقلا به خبر ضعیف عمل نمکنند، در میان مردم
متعارف است که اگر بچهای خبر بیاورد، خبر بچه را مورد اعتنا قرار نمدهند، حال، آیه شریفه هم مگوید اگر بچهای رفت تفقه

در دین کرد، آمد به شما انذار کرد، او را نپذیرید. پس، جواب اول این شد که آیه در مقام بیان شرایط منذر نیست.

جواب دوم: اگر هم بوییم آیه در مقام بیان همه خصوصیات است، مگوید عدهای بمانند و عدهای نفر کنند؛  عدهای که نفر
کردند، تفقه در دین کنند و برگردند انذار کنند و مردم هم باید قبول کنند. مگوییم اگر آیه در مقام بیان شرایط منذر هم هست،

اما چون خطاب و المحاوره با عقلا و عرف مردم است، آنها چنین چیزی را نمپذیرند. آنها به خبر ضعیف عمل نمکنند. پس،
آیه را منزل کنیم بر آنچه که متعارف بین عقلاست. نتیجهای که از این قسمت مگیریم، این مشود که بر طبق این جواب دوم،
متوانیم بوییم ادله تعبدیهی خبر واحد مثل آیات شریفه، هم خبر   صحیح را حجت قرار مدهند و هم خبر حسن را و هم خبر
موثق را. در اصول، معمولا اصولیین خیل از این جهت بحث نمکنند؛ و در بحث خبر واحد به اصل اثبات حجیت خبر واحد
اکتفا مکنند؛ و این که راوی باید عادل باشد و عدالتش نیاز به دو شاهد دارد یا ی شاهد؛ و توثیقات رجال که اهل رجال مثل

شیخ و نجاش گفتهاند، آیا از باب شهادت است که بوییم نیاز به دو نفر دارد یا اصلا از باب شهادت نیست؛ آیا خبر حسن،
خبر موثق و ... معتبر است یا نه؟ معمولا در اصول از اینها بحث نمکنند و در علم درایه بحث مشود. اما ما در پایان این

قسمت از ادله حجیت خبر واحد مخواهیم این نتیجه را بیریم که به نظر ما، بین سیره عقلائیه و سائر ادله حجیت خبر واحد
از این جهت فرق نیست. اگر سیره عقلائیه خبر صحیح، حسن و موثق را حجت قرار مدهد، ما که حجیت خبر و احد را از
طریق آیه نفر پذیرفتیم، آیه نفر چنین اطلاق دارد؛ مگوید منذر مخواهد عادل باشد یا موثق، فرق نمکند. در آنجا هم خبر
ضعیف موضوعاً از مورد آیه خارج است؛ ادلهی تعبدیه هم چنین اقتضای ندارد که بوییم طبق ادله تعبدیه باید مثل مرحوم

صاحب مدارک بوییم فقط خبر صحیح اعلای حجیت دارد؛ نه، خبر حسن معتبر است؛ خبر موثق هم اعتبار دارد. پس، از این
جهت، به نظر ما بین سیر عقلائیه و سایر ادله فرق نیست.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122


سقوط سیره در موارد تعارض

حرف دیری که وجود دارد، این است که گفتهاند اگر دلیل حجیت خبر واحد سیره عقلا باشد، در جای که ی خبر به مثل
خودش معارض باشد، عقلا آن را از اعتبار ساقط مدانند. این هم به دو بیان است ـ (این نات را دقت بفرمایید که خلط نشود) ـ

بیان اول: عقلا مگویند ملاک ما برای عمل به خبر و احد وثوق و اطمینان است؛ و در جای که ی خبر به مثل خودش
معارض است، این وثوق و اطمینان حاصل نمشود. در نتیجه، اگر ملاک ما برای عمل به خبر واحد فقط سیره عقلائیه باشد،
معتقد هستند در موارد تعارض، تمام اخبار متعارضه را باید کنار بذارند. بیان دوم: ما کاری به وثوق و اطمینان نداریم؛ ادعا

مکنیم سیره عقلا بر این است که در موارد تعارض به خبر عمل نمکنند؛ مگویند به این خبر در جاهای دیر عمل مکنیم اما
در موارد تعارض به آن عمل نمکنیم. بحث وثوق و اطمینان هم نیست. چون اگر یادتان باشد، وقت سیره عقلائیه را بحث

کردیم، بعض از بزرگان فرموده بودند: سیره عقلائیه خبر واحد را از باب وثوق و اطمینان معتبر مداند. در این صورت، از
محل بحث ما خارج مشود. بحث ما در جای است که ی خبری دلیل ظن باشد، و ببینیم آیا دلیل بر اعتبارش داریم یا نه؟ ما

با این مطلب مخالفت کردیم؛ گفتیم: ما باشیم و سیره عقلائیه، سیره عقلائیه بر عمل به خبر واحد است؛ مخواهد اطمینان
حاصل شود و یا اطمینان حاصل نشود.

اگر عقلا خبر واحد را از میدان امورشان خارج کنند، برایشان عسر و حرج به وجود مآید؛ عقلا برای بقای نظام جاری بین
خودشان به خبر و احد عمل مکنند؛ مخواهد مفید اطمینان باشد یا نباشد. آن وقت، روی همین بیان، گفتهاند عقلا در موارد
تعارض به خبر واحد عمل نمکنند. پس، نتیجه عمل به سیره عقلائیه سقوط الخبرین عن الحجیة است ف مقام التعارض؛ اما
اگر دلیل حجیت خبر واحد را دلیل تعبدی قراردادیم، در موارد تعارض ساقط نمشود. در موارد تعارض، به مقتضای آیه نفر،

هر کدام از این دو خبر متعارض حجیت دارد. آن وقت باید برویم سراغ مرجحات؛ باید برویم سراغ روایات و آن راههای که
برای ترجیح احد الخبرین بر خبر دیر وجود دارد. به بیان دیر، کسان که ملاک حجیت خبر واحد را سیره عقلائیه مدانند،

دیر نباید از مرجحات بحث کنند؛ برای اینه در مورد تعارض، هر دو خبر از حجیت ساقط مشوند. و این اشال به کثیری از
متأخرین وارد است که دلیل مهم حجیت خبر واحد را سیره  قرار مدهند؛ اما در موارد تعارض سراغ مرجحات، مرجحات
سندی و دلال مروند؛ و این نمشود. عرض من این است که در فرض که دلیل حجیت خبر واحد را تعبد قرار دهیم، بحث

مرجحات و بحث تعادل و... بحث درست مشود؛ اما اگر شما دلیل حجیت خبر واحد را سیره عقلائیه قرار دادید، یا مگویید
سیره عقلائیه از باب وثوق و الاطمینان است که در مورد تعارض، وثوق و اطمینان نیست. تا دو خبر باهم تعارض پیدا کردند،

دیر نمشود وثوق به احد الطرفین پیدا کرد؛ و یا مگویید از باب وثوق و اطمینان نیست و بله بنای عقلاست.

در اصول الفقه و کفایه خواندهاید که بنای عقلا دو نوع است؛ گاه بنای عقلا به ی ملاک است؛ و گاه بنای عقلا تعبدی است؛
یعن مگوییم عقلا این کار را مکنند اما به چه دلیل، نمدانیم. از این تعبیر مکنند به بنای تعبدی عقلا؛ و این بحث در اصاله
الحقیقه مطرح شده است. مگوییم چه از باب وثوق و چه از باب تعبد، عقلا در جای که دو خبر متعارض است، دیر نباید به

آن عمل کنند و از حجیت ساقط مشود. آن وقت این اشال مهم مطرح مشود ـ البته این اشال را جای ندیدم که مطرح شده
باشد؛ این را ملاحظه کنید که آیا قابل جواب است یا قابل جواب نیست ـ که کثیری از متأخرین روی مبنای سیره خبر واحد را
حجت مدانند اما در متعارضین سراغ بحث تعادل و تراجیح مروند؛ چرا؟. نتیجه بحث امروز ما این شد که ما از نظر اقسام

خبر صحیح و حسن و موثق، نمتوانیم هیچ فرق بین ادله قائل شویم؛ سیره عقلائیه و سایر ادله یسان هستند. اما از نظر
تعارض و عدم تعارض، حق این است که اگر دلیل را سیره عقلائیه قرار دادیم، در مورد تعارض، هر دو خبر از حجیت ساقط

هستند؛ اما اگر دلیل را سایر ادله قرار دادیم، ساقط نیست. آن وقت این اشال مطرح است که با اینه اکثر متأخرین دلیل
حجیت خبر واحد را سیره مدانند، مجال برای بحث تعارض و تراجیح باق نمماند؛ در حال که وارد آن بحث هم شدهاند.

وصلّ اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین. 


