
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۲۰ اسفند ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 74 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

خلاصه مباحث گذشته

کلام مرحوم محقق اصفهان را ملاحظه فرمودید؛ تا اینجا نتیجهای که باید ییریم این است که مرحوم آخوند فرمودند: اگر آیات
شریفه بخواهد رادع از سیره باشد، دور لازم مآید؛ و بیان مرحوم اصفهان که ی تام الاقتضاء و دیری غیر تام الاقتضاء

است، به نظر مرسد که این بیان، بیان تام است و اشال که خود مرحوم اصفهان وارد کردند، ـ مبن بر آن که: این مطلب
در جای است که عدم تمامیت اقتضا مستند به دلیل تام الاقتضاء نباشد ـ اشال واردی نیست. اگر دو دلیل داشتیم که ی دلیل
من حیث الاقتضاء تام باشد و دیری غیر تام، دلیل غیر تام الاقتضاء نمتواند با دلیل تام الاقتضاء مزاحمت کند. فرق نمکند
که عدم تمامیت اقتضاء مربوط به دلیل سوم باشد یا مربوط به همان دلیل تام الاقتضاء باشد. به عبارت دیر، مناقشهای که بر

کلام مرحوم اصفهان داریم این است که واقعاً اگر دقت کنیم، فرق نمکند که عدم تمامیت دلیل غیر تام الاقتضاء مستند به چه
باشد؛ به هر چیزی که مستند باشد، باز غیر تام الاقتضاء است؛ و آنچه که ایشان در اشال بیان فرمودند، فقط به عنوان ادعاست

و استدلال و دلیل بر آن اقامه نردند. نتیجه مگیریم اقتضای دلیل عام آیات تام است؛ یا به تعبیری که از کلمات مرحوم امام
استفاده مشود، رادعیت آیات بالفعل است؛ اما سیره، هنوز برای ما اقتضایش تام نیست. لذا، نمتواند با رادعیت آیات

مزاحمت کند.

بررس ملاک حجیت سیره عقلائیه

اما بالاخره آیا متوانیم سیره را دلیل برای حجیت خبر واحد ثقه قرار دهیم یا خیر؟ اگر گفتیم آیات رادعیت دارد و اقتضای آیات
تام است، معنایش این است که دیر سیره نمتواند دلیلیت داشته باشد. بعض از بزرگان اصولیین مثل مرحوم امام (رض) به
همین نتیجه اشاره کردهاند؛ هرچند بیان برای ورود ذکر کردهاند، اما این مقدار را پذیرفتهاند و از کلماتشان استفاده مشود که

آیات رادعیت دارد. برخ دیر هم این نظریه را قایل شدهاند. این جا باید اشارهای به ملاک حجیت سیره داشته باشیم؛ در این که
سیره به چه ملاک حجیت دارد، دو مبنا وجود دارد. مبنای اول که از آن به امضاء تعبیر مکنند، و در کلمات بزرگان مثل

محقق حائری صاحب کتاب درر الفوائدآمده، این است که سیره عقلا در صورت برای ما حجیت دارد که شارع آن را امضا
فرموده باشد. قطع پیدا کنیم که شارع این سیره عقلائیه را امضا کرده است. روی این بیان، سوت شارع در مقابل سیره و

مجرد این که شارع از آن ردع نرده باشد، فایدهای ندارد. بله ما باید علم پیدا کنیم به اینه شارع این سیره عقلائیه را پذیرفته
است. در نتیجه، هرجا که علم به رضایت شارع و امضای شارع نداشته باشیم، کاف است تا بوییم سیره حجیت ندارد. اما

مبنای دوم که از کلمات مرحوم آخوند در کفایه استفاده مشود و مرحوم محقق اصفهان نیز طرفدار محم این مبنا هست، این
است که در حجیت سیره عقلائیه، عدم ثبوت ردع کاف است. مگویند شارع مقدس نه تنها ی از عقلاست، بله رئیس

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


را ادراک کردند، شارع هم باید با این عقلا متحد المسل ویند اگر عقلای عالم به ملاک عقلشان مطلبخواهند بالعقلاست. م
باشد. اگر گفتیم عقلا بماهم عقلا مطلب را درک کردند، شارع که رئیس العقلاست، باید با این عقلا متحد المسل باشد. بله،

فهمیم که در چنین موردی از ملاک طبیعداشته باشد، م روش عقلا مخالفت کند، ردع فعل که شارع بالفعل بیاید با ی جای
خودش که اتحاد مسل با عقلاست، عدول کرده است؛ مفهمیم شارع در چنین موردی روش و رأی جدیدی دارد که با رأی

عقلا سازگاری ندارد. اما اگر شارع ردع نرد، قاعده و قانون اول، اتحاد مسل شارع با عقلاست؛ چون شارع رئیس
العقلاست.

فرق بین مبنای دوم با مبنای اول در این است که طبق مبنای اول که برای حجیت سیره امضای شارع لازم است، مگوییم بین
حجیت ی شء نزد عقلا با حجیت ی شء نزد شارع ملازمه نیست؛ اینطور نیست که بوییم چیزی را که عقلا معتبر دانستند،

شارع هم باید معتبر بداند. نه، شارع باید آن را امضا کند و بعد الامضاء معتبر خواهد شد؛ و اگر امضا نشود، اعتبار شرع
ندارد؛ اما طبق مبنای دوم، وقت مگوییم شارع رئیس العقلا و متحد المسل با عقلاست، بین حجیت ی شء نزد عقلا و

حجیت همان شء نزد شارع ملازمه است؛ چون شارع نیز ی از این عقلاست. بله، در مواردی نیز متواند مخالفت کند و آن
جای است که ردع فعل اقامه کند. اگر یادتان باشد، در بحث قانون ملازمه مفصل بحث کردیم؛ کسان که ملازمه بین حم عقل

و حم شرع را قائل هستند، احام عقلیه در سلسله علل را قائل هستند؛ اما احام عقلیه در سلسله معلول را نه. معرفت باری
ی از احام عقلیه در سلسله معلول است. احام عقلیهای که در سلسله علل حم قرار مگیرد، در ملاکات حم قرار مگیرد،
مگویند بین آن و حم شرع ملازمه است. حرف دیر این است که آیا بین عقل و عقلا فرق است؟ که اگر یادتان باشد، مرحوم
اصفهان از کسان است که بین عقل و عقلا فرق نمگذارد؛ اما مشهور فرق مگذارند. اگر گفتیم فرق است، مخواهیم بوییم

بین حجیت ی امر ثابت نزد عقلا با حجیت همان نزد شارع، اگر قائل به امضا شدیم، ملازمه نیست.

اگر قائل شدیم که امضا لازم ندارد، چون عقلا بماهم عقلا، اگر سیرهای داشتند شارع هم ی از اینهاست، همین سیره را دارد.
بعداً بحث مکنیم که آیا عقل دلیل حجیت خبر واحد هست یا نیست؟ حالا اگر کس گفت عقل دلیل برای حجیت خبر واحد
نیست، یا بله عقل مگوید اصلا دلیل ظن به درد نمخورد، باید دلیل علم باشد، اگر دست از حجیت عقل در بحث خبر
واحد برداشت، باید از حجیت سیره عقلائیه نیز دست بردارد؟ در مبنای اول وقت علم به امضا پیدا نمکند، باید توقف کند؛

نمتواند بوید این سیره حجیت دارد؛ اما در مبنای دوم مگوییم همین اندازه به حسب ظاهر که ردع فعل نیست، کاف است.
عرض ما این است که عدم ردع اعم است از اینه علم به امضا پیدا کنیم یا علم پیدا ننیم. این را قبول داریم که غالباً عدم ردع

ی از طرق امضا است؛ اما این عنوان غالب است و دائم نیست؛ یعن ممن است در موردی بوییم که ردع به حسب
ظاهر نیست، اما شارع واقعاً ردع کرده باشد و به ما نرسیده باشد. مبنای دوم مگوید اگر شما ش در امضا داشتید، مضر

نیست؛ به خلاف مبنای اول که مگوید ش در امضا مضر است، و باید علم پیدا شود. به عبارت دیر، آیا شما مگویید این
دو عبارت ی است؟

علم به عدم ردع یا علم به امضاء و عدم العلم بالردع؟ اصلا عدم العلم بالردع یعن عدم العلم به امضا؛ چون وقت انسان علم به
ردع نداشت، علم به امضا هم ندارد. بله، غالباً اگر مجتهدی قرآن را، سنت را، تماماً بررس کند و ببیند ردع وجود ندارد، این

عدم ثبوت الردع الفعل طریق ال العلم بالامضاء است؛ اما گاه برای انسان علم به امضا حاصل نمشود. عقلا بما هم عقلا
گویند ربا مصلحت اجتماعالآن عقلا م م کنند. مثلاکنند، معنایش این نیست که حتماً به ملاک العقل حم مآیند حم وقت

ماست؛ بما هم عقلا ربا را مپذیرند؛ اما به عقل که مراجعه مکنند، عقل مگوید ربا ظلم است و درست نیست. مطلب را که
دارم عرض مکنم، اصلش در کتاب نهایة الدرایة مرحوم اصفهان هم آمده است. مرحوم اصفهان در آنجا به این دو مبنا

تصریح مکند. مبنای اول این که در سیره عقلائیه نیاز به امضای شارع داریم؛ پس، اگر علم به امضا پیدا ننیم، هرچند به
حسب ظاهر هم ردع نباشد، فایده ندارد؛ اما مبنای دوم این است که علم به امضا نمخواهیم اگر به حسب ظاهر ردع نبود،

کاف است. و مرحوم اصفهان مبنای دوم را اختیار مکند. حال، اولا تحقیق در مطلب را همینجا ذکر کنیم؛ خودتان روی این



مسئله فر کنید؛ مخواهید الآن نتیجه را عرض ننیم؟

ببینید این مسائل، مسائل بسیار مهم است؛ اگر انسان مبنای را اینجا اتخاذ کرد، نمشود در بحث دیر از آن دست بردارد و
در جای دیری باز آن را اختیار کند. اگر ی سیرهی عقلا بود، آیا به صرف همین که شارع رئیس العقلاست، بوییم شارع نیز
ر، طبق مبنای مرحوم اصفهانمخالفت با عقلا ندارد؟ به عبارت دی با عقلاست؟ شارع هم به حسب طبع اول متحد المسل
اصل اول اتحاد شارع و عقلاست؛ اگر در جای شارع بخواهد مخالفت کند، دلیل لازم داریم؛ باید ی دلیل بیاید بیان کند که

شارع در اینجا با عقلا مخالفت کرده است. اما طبق مبنای اول اصل اول عدم اتحاد شارع با عقلاست. اگر شارع بخواهد
موافقت کند، دلیل لازم داریم. ببینید فرق بین مبنای اول و دوم چقدر زیاد است؟ در مبنای اول برای موافقت شارع با سیره

عقلائیه دلیل مخواهیم، اما در مبنای دوم، برای مخالفت شارع دلیل مخواهیم. حالا روی این مطلب فر کنید، تا فردا ان شاء
اله عرض کنیم. وصلّ اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین. 


