
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۱۱ اسفند ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 68 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بحث ما قبل از تعطیلات در ادلّهی حجیت خبر واحد بود؛ دلیل حجیت خبر واحد از قرآن کریم، روایات و اجماع را مورد بحث
قرار دادیم. دلیل چهارم که برای حجیت خبر واحد اقامه شده و به تصریح بسیاری از اصولیین عمدهی ادلّهی این باب است؛

به این معنا که اگر بر سایر ادلّه مناقشات وارد باشد، در این دلیل آن مناقشات وارد نیست؛ این دلیل تمس به سیرهی عقلاست.

دلیل چهارم حجیت خبر واحد: سیرهی عقلا

سیرهی عقلائیه قائم بر این است که در همهی امور به خبر واحد ثقه عمل مکنند. اگر شخص واحدی، ی نفر، خبری را بیاورد
در حال که ثقه باشد، عقلا به آن ترتیب اثر مدهند و آن را معتبر مدانند. و این سیرهی عقلائیه از زمان ما تا زمان معصومین
هر چه به قبل برویم، جاری بوده است؛ و شارع متعال با این که این سیره در منظر او بوده است، از آن ردع نرده است؛ که
اگر شارع ردع کرده بود باید به ما مرسید. لو ردع لوصل إلینا . اما هیچ موردی پیدا نمکنیم که شارع متعال از این سیرهی

عقلائیه ردع فرموده باشد. در باب قیاس، آنطور که برخ از بزرگان نقل کردهاند، حدود پانصد حدیث در ردع از عمل به قیاس
داریم. اگر واقعاً نسبت به خبر واحد ثقه شارع ردع فرموده باشد، لااقل باید ضمن چند حدیث و آیه و روایت این ردع واقع
شده باشد؛ که مسألهی عمل به خبر واحد به مراتب شایعتر و بیشتر از عمل به قیاس است. عقلا هر روز در امور مربوط به

خودشان به هزاران خبر ثقه واحد عمل مکنند. پس، معلوم مشود که شارع از این سیره ردع نرده است؛ و عدم ردع شارع
شاهد خیل خوب است که شارع متعال این سیرهی عقلائیه را امضا کرده است. در برخ از عبارتها نیز آمده است که این

سیره اختصاص به مسلمانان ندارد و در همهی صاحبان ادیان وجود دارد. این اجمال دلیل چهارم.

بررس اشالات دلیل چهارم

نسبت به این دلیل که مرکب از دو مقدّمه شد؛ ی ادعای عمل عقلا به خبر واحد ثقه و دوم، عدم ردع شارع. نسبت به هر دو
مقدّمه، اشال شده است. تا زمان مرحوم آخوند و بعد از ایشان مرحوم نائین، اینها عمدتاً نسبت به مقدّمهی دوم اشال

داشتند؛ و مخواهند بویند رادع داریم. اشال مقدّمه اول، این است که ما قبول نداریم عقلا به خبر واحد ثقه بما این که مفید
ت دارد که بپذیریم عقلا به خبر واحد ثقه بما این که دلیل ظندلیلی کردند؛ و این دلیل چهارم زماناست، عمل م برای ظن

هست، عمل کردهاند. درحال که این طور نیست؛ برای این که ممن است کس بوید عقلا از باب اطمینان به خبر واحد به آن
عمل مکنند. هنام که به عقلا مراجعه شود، از آنها سؤال شود اگر کس به شما خبر داد که زید را کشتند، و همین مقدار

بدانید که دروغو نیست، آیا به خبر این شخص به عنوان این که مفید اطمینان است عمل مکنید یا این که عقلا مگویند کاری
به اطمینان نداریم؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


برخ گفتهاند: به نظر ما اگر عقلا به خبر واحد ثقه عمل مکنند، از باب این است که خبر واحد برای آنها مفید اطمینان است؛
و اگر مفید اطمینان باشد، دیر از محل کلام خارج مشود. منظور از اطمینان نیز همان علم عرف و عادی است و نه علم

عقل. ما باید این را بررس کنیم، ببینیم آیا عقلا در امور رایج بین خودشان به خبر واحد به عنوان این که مفید اطمینان است
عمل مکنند یا این که نه، عقلا در امور رایج بین خودشان به خبر واحد عمل مکنند؛ مخواهد مفید اطمینان باشد یا نباشد؟

ظاهر همین دوم است؛ یعن: وقت عقلا به خبری عمل مکنند، اینطور نیست که بوییم در ارتاز اینها اطمینان حاصل شده
است. اگر از آنها سؤال شود که آیا احتمال خطا و اشتباه نمدهید؟ خواهند گفت: بله. اما به این احتمال اشتباه اعتنا نمکنند.
بله، جای که احتمال کذب بدهند، به آن عمل نمکنند؛ لین در مورد احتمال اشتباه به این احتمال اعتنا نمکنند. بنابراین، اگر

کس بخواهد در مقدّمه اول مناقشه کند، به نظر ما مجال برای مناقشه نیست. شاهد آن نیز این است که اگر واقعاً ملاک آنها
اطمینان باشد، باید در ارتاز آنها باشد؛ اگر از آنها سؤال شود که چرا به این خبر عمل کردید؟ باید بوید من اطمینان دارم که

درست و مطابق با واقع است؛ در حال که چنین اطمینان در ارتاز عقلا نیست. این را هم اضافه کنیم: اگر از عقلا سؤال کنیم
چرا به خبر واحد ثقه عمل مکنید؟ مگویند اگر به این عمل ننیم، عسر و حرج لازم مآید.

باید عقلا به بسیاری از اخبار عمل ننند. شاهد اخیر ما این شد که خبری که مفید اطمینان باشد در میان هزاران خبری که در
ی روز واقع مشود، خیل نادر است؛ و عقلا اصلا تفی نمکنند. پس، مناقشه در مقدّمه اول به نظر ما وارد نیست و باید
آن را کنار گذاشت. بنابراین، عقلا به خبر واحد ثقه عمل مکنند، اعم از این که اطمینان برای آنها حاصل شود یا نشود. البته

گاه خبر واحد ثقه مفید اطمینان است؛ این را ما انار نمکنیم. اگر ملاک حصول اطمینان بود، باید قائل به تفی شویم؛ در
جای که ی نفر ثقه برای عدّهای ـ مثلا ده نفر ـ خبری را بوید؛ در صورت که برای چند نفر اطمینان حاصل شود و برای بقیه
حاصل نشود، باید بویند کسان که اطمینان حاصل کردهاند به آن خبر عمل کنند و بقیه عمل ننند؛ در حال که هیچ ی از
عقلا چنین تفی را نمگویند. این نات، قرائن و شواهدی است که به لب سیرهی عقلائیه برسیم؛ که عقلا در جای هم که
اطمینان نباشد به خبر واحد ثقه عمل مکنند. همچنین، عرض کردم که در این مقدّمهی اول، مرحوم شیخ، مرحوم آخوند،
که دیدم در آن خدشه شده است، در آخر کلمات مرحوم صاحب منتق ل جایهیچ کدام خدشه ندارند. او مرحوم نائین

الاصول است. ایشان فرموده است: ما قبول نداریم که عقلا به خبر واحد به عنوان دلیل ظنّ عمل مکنند، بله به عنوان این که
مفید اطمینان است عمل مکنند. اما عمدهی بحث در مقدّمهی دوم است. در مقدّمه دوم مستدل گفت سیرهی عقلائیه از طرف

شارع ردع ندارد. اشال این است که پس این آیات ناهیه از عمل به ظن نمتواند رادع باشد. (و تَقْف ما لَیس لَ بِهۦ علْم) یا
(انَّ ٱلظَّن  یغْن من ٱلْحق شَیـا) رادع از سیرهی عقلائیه است. شما که مگویید رادع نداریم، چنین نیست؛ و اینها رادع هستند.
نسبت به این مسأله فردا انشاءاله کلام مرحوم آخوند را بیان خواهیم کرد که انصافاً ی از نقاط مشل بحث حجیت خبر واحد

همین قسمت است. وصلّ اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین. 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=36
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=36

