
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« بيع فضول « فقه » سطح عال

در تاریخ ۲۷ بهمن ۱۴۰۴

بیع فضول
جلسه 87 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«و أما بالمعن الثان أعن اشتراط تصرف الغير بإذنهم فهو و إن كان مخالفاً للأصل، إ أنّه قد ورد أخبار خاصة بوجوب الرجوع
إليهم، و عدم جواز الاستقلال لغيرهم بالنسبة إل المصالح المطلوبة للشارع الغير المأخوذة عل شخص معين من الرعية ...»

اصل اول در ولايت نوع دوم از نظر مقام اثبات

شيخ(ره) فرمودهاند که: ولايت دو نوع تصور دارد، که نوع اول بحثش گذشت، اما نوع دوم که مراد از ولايت نب يا امام(عليهم
السلام) اين است که تصرفات ديران، مشروط به اذن ايشان باشد و راي امام و ول(عليهم السلام) در صحت تصرف ديران

شرط باشد.

در بررس اين معناي از ولايت فرمودهاند: اين معنا هم بر خلاف اصل است، چون وقت ش مکنيم که آيا در تصرف که
ديران انجام مدهند، راي ول شرطيت دارد يا نه؟ اصل عدم الاشتراط است.

اين اصل را که شيخ(ره) در اينجا بيان کرده، نسبت به آن اصل که در ولايت به معناي اول هست متوانيم به گونهاي معنا
کنيم، که با آن فرق کند، در ولايت به معناي اول اصل را عدم جعل ولايت از طرف شارع قرار داديم و گفتيم: ولايت ي امر

کنيم که آيا شارع اين را جعل کرده يا نه؟ اصل عدم جعل است. اما در ولايت به معناي دوم شم است و ش مجهول شرع
مکنيم که آيا راي و نظر معصوم در تصرف ديران شرطيت دارد يا نه؟ اصل عدم الاشتراط است.

خروج پيامبر و ائمه(عليهم السلام) از تحت اين اصل

بعد فرموده: باز درباره اين اصل در مورد پيامبر و ائمه(عليهم السلام) مخالفت مکنيم، به جهت وجود روايات که داريم، که
مرحوم شيخ(ره) به چهار دسته از روايات اشاره کردهاند؛ ي دسته روايات است که ائمه(عليهم السلام) را به عنوان ولاة الامر،

يعن ول آن اموري که مربوط به دين مردم و دنياي مردم است، معرف کردند.

که مطلوبة شارع است، اما شارع آن بر شخص معين ولاة الامر معنايش اين است که اموري که مصلحت دارد، مصلحت
واجب نرده، که ولاة الامر بايد عهده دار اين امور شوند، که از اين امور، به امور حسبيه، ‐يعن اموري که اولا داراي مصلحت

تامه و مطلوبه براي شارع است و ثانيا شارع اين امور را به شخص خاص تليف نرده است‐ تعبير مکنيم، که عهده اين
امور بر ائمه(عليهم السلام) است، چون عنوان ولاة الامر را دارند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/77
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


دسته دوم روايات است که از آن استفاده مکنيم که ائمه(عليهم السلام) مرجع اصلاند، که تعبير مکنند به اين که «و انا حجة
اله عليم»، «فانهم حجت عليم»، «انا حجة اله» و ...، که دليل بر اين است که مرجع اصل خود ائمه(عليهم السلام) هستند،

لذا اين امور بايد به دست خود اينها انجام شود.

دسته سوم روايت است از امام هشتم(عليه السلام)، که در آن علل نياز به امام(عليه السلام) را بيان مکنند، که در ضمن ي از
علل، حضرت علت را بيان کردهاند، که همين معنا از آن استفاده مشود.

شيخ(ره) فرموده: اگر کس تتبع کند، روايات ديري را هم متواند به دست بياورد، که از مجموع اين روايات نتيجه مگيريم که
از نظر شرع، در امور عامهاي که مصلحت مطلوبه براي شارع دارد و شارع شخص خاص را ملف نرده، اگر کس بخواهد

ي از اين امور را انجام دهد، بايد با اذن امام(عليه السلام) يا نائب خاصش باشد.

شيخ(ره) فرموده: دليل عام نداريم که هر تصرف بايد به اذن ائمه(عليهم السلام) باشد، فقط آن مقداري که مسلم است، اين
است که در اين امور عامهاي که قوام دين و دنياي مردم به آن بست دارد و اموري است که در آن معمولا هر قوم به

رئيسشان امور رجوع مکنند، در اين امور اذن اينها معتبر است.

اما در غير اين مواردي که ش مکنيم آيا اذن معتبر است يا نه؟ اگر اصالة الاطلاق لفظ داريم، به آن رجوع مکنيم و اگر
نبود، به اصول عمليه رجوع مکنيم.

بعد فرمودهاند که: مساله ولايت را به معناي اول و دوم در مورد پيامبر و ائمه(عليهم السلام) بررس کرديم، اما آيا اين دو نوع
ولايت، در فقيه جامع الشرايط هم هست يا نه؟

تطبيق عبارت

«و أما بالمعن الثان أعن اشتراط تصرف الغير بإذنهم فهو و إن كان مخالفاً للأصل»، اما معناي دوم ولايت، که اگر غير بخواهد
تصرف انجام دهد، بايد مشروط به اذن ائمه(عليهم السلام) باشد، اگرچه اين هم مخالف با اصل است، «إ أنّه قد ورد أخبار
خاصة بوجوب الرجوع إليهم، و عدم جواز الاستقلال لغيرهم»، اما روايات خاصهاي داريم که رجوع به ائمه(عليهم السلام)
واجب است و غير اينها در تصرفاتشان استقلال ندارد، البته نه در امور زندگ شخص، «بالنسبة إل المصالح المطلوبة

للشارع الغير المأخوذة عل شخص معين من الرعية»، بله نسبت به اموري که مصحلت عامه دارد و مطلوب شارع هم است و
مخواهد محقق شود، اما اين مصلحت براي شخص معين ماخوذ نشده، يعن تليف به آن متوجه شخص معين نشده،
«كالحدود و التعزيرات، و التصرف ف أموال القاصرين، و إلزام الناس بالخروج عن الحقوق، و نحو ذلك»، مثل حدود و

تعذيرات، که اجراي آن بايد به اذن امام(عليه السلام) باشد، يا تصرف در اموال قاصرين، که قصوري از تصرف دارند، مثل
.تواند مردم را به آن الزام کند؟ و نحو ذلم صغير، مجنون و همچنين الزام مردم به پرداخت حقوق شرعيهاشن، که چه کس

کند، آن احاديثولو الأمر و ولاته»، براي اثبات اين مطلب براي ائمه(عليهم السلام) کفايت مأنّهم ا عل ذلك ما دل ف فو ي»
که در همين دايره دلالت دارد، که اگر انسان مخواهد تصرف انجام دهد، بايد با اذن اينها باشد، مثلا روايات که داريم

لم تحمل ف ة التمور العامالا ائمه(عليهم السلام) ولاة الامر هستند. «فإنّ الظاهر من هذا العنوان عرفاً: من يجب الرجوع إليه ف
الشرع عل شخص خاص»، که ظاهر عرف از اول الامر يعن کس که رجوع به او در امور عامه، که شارع آن را به عهده

شخص معين نذاشته واجب است.



اشال و مناقشهي مرحوم شهيدي(ره) بر شيخ(ره)

البته در اينجا مرحوم شهيدي(ره) اشال و مناقشهاي در معناي امر دارد. شيخ(ره) براي اول الامر ي معناي ديري کرده و
فرموده: عرفا از اول الامر فهميده مشود که ول امر کس است که رجوع به او در امور عامه و اموري که مربوط به نوع مردم

است واجب است، اما مرحوم شهيدي(ره) فرموده: احتمال قوي مدهيم که مراد از امر، امر خلافت باشد.

وقت که به معناي خلافت شد، يعن کس که رجوع به او در شئون خلافت لازم است، که اموري عامهاي داريم که ربط به
شئون خلافت ندارد و اموري هم داريم که مربوط به شئون خلافت هست.

آن اموري که مربوط به شئون خلافت است، مثل ماليات گرفتن، که اين مربوط به حومت و سلطنت است، لذا فرموده: «و هذا
اخص مما دعاه المصنف»، يعن شيخ انصاري(ره) اول الامر را به گونهاي معنا کرده، که معناي اعم دارد، از آنچه مرحوم

شهيدي(ره) احتمال داده است.

مرحوم شهيدي(ره) امر را به خلافت معنا کرده و فرموده: «اذ التصرف ف اموال قصر و تصدي للاوقاف العامه ليست مما يقوم
به امر السلطنة»، که دو مثال زده، ي تصرف در اموال قصر، يعن بچهاي که صغير است يا کس مجنون است و اين چه

ربط به شئون حومت دارد و تصرف در اموال اين شخص از مقومات مساله سلطنت و حومت نيست و يا تصرف در اوقاف
عامه هم اين چنين است.

تطبيق عبارت

اما دسته دوم، «و كذا ما دل عل وجوب الرجوع ف الوقائع الحادثة إل رواة الحديث»، روايات است که مگويد: در وقايع که
جديد به وجود مآيد، به روات احاديث مراجعه کنيد، «معلًّ بأنّهم حجت عليم و أنا حجة اله»، بعد تعليل آورده به اين که آن
روات احاديث حجت من بر شما و من حجت خدا هستم. «فإنّه دل عل أنّ الإمام هو المرجع الأصل»، که اين دلالت مکند بر

اين که امام(عليه السلام) مرجع اصل است.

«و ما عن العلل بسنده إل الفضل بن شاذان عن مولانا أب الحسن الرضا(عليه السلام) ف علل حاجة الناس إل الإمام(عليه
السلام) حيث قال بعد ذكر جملة من العلل»، در حديث از امام هشتم(عليه السلام) که علل حاجت مردم به امام(عليه السلام)

بيان شده، بعد ذکر جملهاي از علل، فرمودند: «و منها: أنّا لا نجد فرقة من الفرق، و لا ملّة من الملل عاشوا و بقوا إ بقيم و
رئيس»، نديديم که هيچ ملت بدون قيم و رئيس باشد، «لما لا بدّ لهم منه ف أمر الدين و الدنيا»، چون اينها به ناچار اموري دارند،
که مربوط به دين و دنيايشان است، «فلم يجز ف حمة الحيم أن يترك الخلق بما يعلم أنّه لا بدّ لهم منه و لا قوام لهم إ به»، لذا

حيم نمتواند خلق را رها کند، به چيزي که مداند که قوام مردم به آن است.

«هذا»، اين احاديث را داشته باشيد، «مضافاً إل ما ورد ف خصوص الحدود و التعزيرات و الحومات، و أنّها لإمام
المسلمين»، مضافا به آنچه که در خصوص يعن اجراي حدود و تعذيرات و حومات، يعن قضاوتها وارد شده، که اينها براي
امام مسلمين است، «و ف الصلاة عل الجنائز من: أنّ سلطان اله أحق بها من كل أحد، و غير ذلك مما يعثر عليه المتتبع»، و

.سزاوارتر است و غير ذل همچنين در صلات بر جنائز که وارد شده، که سلطان خدا از هر کس

«و كيف كان، فلا إشال ف عدم جواز التصرف ف كثيرٍ من الامور العامة بدون إذنهم و رضاهم»، کيف کان يعن چه غير از
اين روايات که گفتيم، روايات ديري هم باشد يا نه، اشال نيست در عدم جواز تصرف در کثيري از امور عامه بدون اذن



ائمه(عليهم السلام) و رضايت آنها، «لن لا عموم يقتض أصالة توقّف كل تصرفٍ عل الإذن»، اما قاعده عام و عموم نداريم،
که اقتضا کند که تصرف در هر چيزي متوقف بر اذن است.

ف الأمر و ولاته و المرجع الأصل كونهم اول رئيسهم، لا يبعد الاطّراد فيها بمقتض إل قوم يرجع فيها كل مور التنعم، الا»
الحوادث الواقعة»، بله در اموري که هر قوم در آن به رئيسشان رجوع مکنند و نظر او را لازم مدانند، قائل به اطراد و

عموميت شده، مگوييم: در آن امور نظر ائمه(عليهم السلام) معتبر هست، به مقتضاي اين که آنها اول الامرند و اين که مرجع
اصل در حوادث واقعهاند، «و المرجع ف غير ذلك من موارد الشكّ إل إطلاقات أدلّة تلك التصرفات إن وجدت عل الجواز أو

المنع»، اما در غير اين امور که مردم اين طور نيست که مقيد به رجوع به امام(عليه السلام) يا رئيسشان باشند، که در اعتبار
اذن ش مکنيم مرجع اطلاقات است، که به نحو مطلق مگويد: حفظ مال ديري مثلا واجب است، که اطلاق دارد و مقيد

نرده به اين که بايد از امام(عليه السلام) هم اذن بيريم، حالا چه آن ادله بر جواز باشد و يا چه بر منع، يعن اگر به نحو مطلق
دلالت بر جواز کردند، انسان متواند انجام دهد و اگر هم به نحو مطلق دلالت بر ترک و منع از چيزي دارند، آنجا هم دير براي

ترک نياز به اذن امام(عليه السلام) ندارد.

«و إ فإل الاصول العملية»، و در مرحله بعد اگر اطلاق لفظ نداشتيم، به اصول عمليه رجوع مکنيم، «لن حيث كان اللام
ف اعتبار إذن الإمام عليه السلام أو نائبه الخاص مع التمن منه لم يجز إجراء الاصول»، لن چون بحث در زمان حضور

امام(عليه السلام) يا نائب خاصش است، که آيا اذن اينها معتبر است يا نه؟ پس در چنين فرض دير جاي تمس به اصول
عمليه نيست و اصول عمليه جاي است که دست انسان از دليل کوتاه باشد و دليل اجتهادي در کار نباشد. «لأنّها لا تنفع مع

التمن من الرجوع إل الحجة، و إنّما تنفع مع عدم التمن من الرجوع إليها لبعض العوارض»، چون با وجود تمن از رجوع به
حجت، اجراي اصول عمليه فايدهاي ندارد و با عدم تمن که از باب بعض از عوارض است، يعن بعض از چيزهاي که مانع

مشوند از اين که انسان بتواند رجوع کند، در اين صورت اجراي اصول نافع است.

«و بالجملة، فلا يهمنا التعرض لذلك»، بالجمله اين که در زمان امام(عليه السلام) آيا رايش لازم است يا نه؟ الان خيل به درد ما
نمخورد، چون زمان است که تمن از رجوع به امام(عليه السلام) براي نوع و غالب مردم وجود ندارد، «إنّما المهم التعرض

لحم ولاية الفقيه بأحد الوجهين المتقدّمين»، مهم اين است که آيا اين دو ولايت که گفتيم، براي فقيه جامع الشرايط هم ثابت
است يا نه؟

ولايت به معناي اول براي فقيه جامع الشرايط در مقام اثبات

اما ولايت به معناي اول که گفتيم: ائمه(عليهم السلام) استقلال در تصرف در اموال و نفوس مردم دارند و اثبات هم کرديم، آيا
فقيه هم اين نوع ولايت، يعن استقلال در تصرف را دارد يا نه؟

مرحوم شيخ(ره) فرموده: دليل عام که بتواند همان گونه که براي ائمه(عليهم السلام) استقلال در تصرف را اثبات کرده، براي
فقيه هم اثبات کند نداريم. البته اين نظريه ي شيخ است.

بعد فرموده: روايات هست که بعض خيال کردهاند که از عموم اين روايات استفاده مشود که همان طور که ائمه(عليهم
السلام) استقلال در تصرف داشتند، فقيه جامع الشرايط هم استقلال در تصرف دارد، اما به نظر اين روايات هيچ گونه دلالت بر
اين معنا ندارد، مثل اين روايات معروفه که «العلماء امناء الرسل»، «العلما ورثة الانبياء»، «مجاري الامور بيد العلماء»، «العلما

امناء الرسل ف حلاله و حرامه»، که شيخ(ره) اينها را بيان کرده و دو جواب از اين روايات داده است.



ي جواب اين که اين روايات فقط در مقام بيان اين است که علماء و فقهاء احام شرعيه را همان طور که انبياء براي مردم
بيان مکردند، بيان کنند.

جواب دوم هم اين که بر فرض هم که اين روايات عموم داشته باشد، باز بايد بر اين مورد خاص حمل بنيم، يعن حمل کنيم بر
اين که همان طور که ي از وظايف انبياء، بيان حلال و حرام به مردم بوده، اينها هم، همين وظيفه را عهده دارند.

اما انصافش اين است که اين روايات بحث خيل مفصل تري دارد و نات دقيق در آن هست، که به بعض از آنها در تطبيق
اشاره م کنم.

تطبيق عبارت

«فنقول أما الولاية عل الوجه الأول أعن استقلاله ف التصرف فلم يثبت بعموم عدا ما ربما يتخيل من أخبار واردة ف شأن
العلماء مثل: أنّ العلماء ورثة الأنبياء»، اما ولايت به وجه اول که استقلال در تصرف بود، عموم که همان طور که براي ائمه

اثبات مکند، براي فقيه هم اثبات کند نداريم، مر برخ روايات که تخيل مشود، از اخباري که در شان علماء وارد شده، مثل
اين که علماء وارثان انبياء هستند. «و [ذاك] أنّ الأنبياء لم يورثوا ديناراً و لا درهماً و لن ورثوا أحاديث من أحاديثهم فمن أخذ

بشء منها أخذ بحظّ وافر»، و ي احاديث را از خودشان به ارث باق گذاشتهاند، که هر که آنها را اخذ کند حظ وافري مبرد.

حديث دوم: «و أنّ العلماء امناء الرسل».

حديث سوم: «و قوله(عليه السلام): مجاري الامور بيد العلماء باله، الامناء عل حلاله و حرامه»، مجاري امور و الاحام به دست
علماء است.

«و قوله(صلّ اله عليه و آله و سلم): علماء امت كأنبياء بن إسرائيل»، علماي امت من مثل انبياي بن اسرائيلند، و ف المرسلة
المروية ف الفقه الرضوي: «إنّ منزلة الفقيه ف هذا الوقت كمنزلة الأنبياء ف بن إسرائيل» و در مرسله مرويه در فقه رضوي
آمده، که منزلهي فقيه در اين وقت، مثل منزله انبياء در بن اسرائيل است، «و قوله(عليه السلام) ف نهج البلاغة: أول الناس

بالأنبياء: أعلمهم بما جاؤوا به *انَّ اولَ النّاسِ بِابراهيم لَلَّذِين اتَّبعوه* الآية»، و قول اميرالمومنين(عليه السلام) در نهج البلاغه، که
فرمودند: اقرب به انبياء کس است که اعلم باشد و نزديترين مردم به ابراهيم کسان هستند، که از ابراهيم تبعيت کردند.

«و قوله(صلّ اله عليه و آله و سلم) ثلاثاً: اللّهم ارحم خلفائ. قيل: و من خلفاؤك يا رسول اله؟ قال: الذين يأتون بعدي، و يروون
حديث و سنّت» آنهاي که بعد از من مآيند و حديث و سنت من را روايت مکنند،

مشهورة أب خديجه دارد که «و ف م حاكماً»، در مشهوره ابمقبولة ابن حنظلة: قد جعلته علي و قوله(عليه السلام) ف»
خديجة: جعلته عليم قاضياً، و قوله عجل اله فرجه: «هم حجت عليم و أنا حجة اله إل غير ذلك مما يظفر به المتتبع».

«لن الإنصاف بعد ملاحظة سياقها أو صدرها أو ذيلها يقتض الجزم بأنّها ف مقام بيان وظيفتهم من حيث الأحام الشرعية»،
شيخ دو جواب دادهاند، سياق اين احاديث در بيان احام شرع وارد شده، لذا اين که داشتيم امنا بر حلال و حرام و يا آن

روايت اول که ابتدا در صدر وظيفه انبياء را بيان کرده، که مساله ابلاغ حلال و حرام به مردم، پس شيخ(ره) فرموده: از سياق و
صدر و ذيل در اين روايات، انسان جزم پيدا مکند که اينها در مقام بيان وظيفه علماء از حيث احام شرعيه بوده است، «لا

كونهم كالنب و الأئمة(صلوات اله عليهم) ف كونهم أول بالناس ف أموالهم»، و دلالت ندارد که همان طور که انبياء اول الناس

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=68


بودند و ولايت بر اموال و نفوس مردم داشتند، علماء هم همينطور هستند.

بعد شيخ(ره) فرموده: «فلو طلب الفقيه الزكاة و الخمس من الملّف فلا دليل عل وجوب الدفع إليه شرعاً»، اگر امام(عليه
السلام) طلب دفع زکات و خمس از ملفين مکرد، بر ملف واجب بود که دفع کنند، اما اگر فقيه از ملف طلب کرد که
خمست را بياور، دليل نداريم بر اين که بر آن ملف واجب باشد دفع خمس کند، «نعم، لو ثبت شرعاً اشتراط صحة أدائهما

بدفعه إل الفقيه مطلقاً أو بعد المطالبة، و أفت بذلك الفقيه، وجب اتّباعه إن كان ممن يتعين تقليده ابتداء أو بعد الاختيار، فيخرج
عن محل اللام»، بله بايد ببينيم که اين فقيه يا ملف که از فقيه و مرجع تقليدي که تقليد مکرده، نظر فقهاش چيست؟ آيا
ند، يا وجوب دفع خمس زمانچه فقيه مطالبه کند يا ن مرجع تقليد اين است که دفع خمس مطلقا لازم است، يعن نظر فقه

است که فقيه طلب کند؟ لذا اگر فقيه استنباط کرده و شرعا ثابت باشد که شرط در صحت اداي خمس و زکات، دفع آن به فقيه
است مطلقا، يعن چه مطالبه کند، چه نند و يا بعد از مطالبه و بر اين نظريه هم فتوي بدهد، اتباع اين فقيه واجب است، البته
اگر تقليدش ابتداء واجب است، يعن در صورت که آن فقيه اعلم باشد، چون مرحوم شيخ(ره) از افرادي است که تقليد اعلم را

واجب مداند و بعد از اختيار، يعن اين فقيه که مگويد: اگر کس بخواهد خمس و زکات بدهد، بايد به فقيه دفع کند، با فقهاء
دير مساويند، که در اين صورت بعد از اين که او را اختيار کرد، بايد از راي او تبعيت کند.

اما دير اين تبعيت از فقيه، از باب تقليد مشود و نه از باب ولايت، لذا از محل نزاع که آيا فقيه ولايت دارد يا نه؟ خارج است.
اگر گفتيم که: فقيه ولايت به معناي اول را دارد، دير فقيه کاري ندارد که اين شخص از او تقليد مکند يا نه، متواند تصرف
کرده، خمس و زکاتش را ولو به قهر و غلبه بيرد، اما با اين بيان که گفتيم، دير مساله، مساله تقليدي و از باب ولايت خارج

مشود.

جواب دوم ايشان را هم ان شاء اله فردا عرض مکنيم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


