
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« بيع فضول « فقه » سطح عال

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

بیع فضول
جلسه 86 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«مسألة من جملة أولياء التصرف ف مال من لا يستقل بالتصرف ف ماله: الحاكم، و المراد منه: الفقيه الجامع لشرائط الفتوى
«...

ولايت فقيه

بعد از اين که در مساله قبل فرمودند که: اب و جد اب بر صب ولايت دارند، در اين مساله فرمودهاند: ي از افرادي که در مال
شخص غير مستقل در تصرف ولايت دارد، نظرش معتبر هست، حجيت دارد و تصرفاتش نافذ هست حاکم است و مراد از
حاکم هم فقيه جامع الشرايط يعن جميع شرايط که فتوي و افتاء لازم دارد، اگر در او باشد، به او حاکم شرع مگوييم.

بعد مرحوم شيخ(ره) فرموده: در اينجا بنا به در خواست حضار درس، مناسب ديديم که بحث مناصب فقيه شرع و فقيه جامع
الشرائط را بيان کنيم.

مناصب فقيه

فقيه داراي سه منصب است؛

1- منصب افتاء

ي منصب منصب افتاء و فتوي دادن است، که مورد و موضوع اين منصب، در مسائل جزئيه فرعيه و همچنين در موضوعات
مستنبطه شرعيه است، مثلا فقيه بويد: فلان شء واجب است، فلان شء حرام است، مستحب است يا مروه است، صحيح

است يا باطل است، اين که احام شرعيه را، چه حم تليف و چه حم وضع بيان کند و همچنين موضوعات، مثل نماز، حج
و غيره را تشريح کند.

2- منصب قضاوت

منصب دوم منصب قضاوت است، که در موردي که مرافعهاي واقع مشود، فقيه بيايد حم و قضاوت کند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/77
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


شيخ(ره) فرموده: اين دو منصب را بايد در جاي خودش مفصل بحث کنيم، که منصب اول، در بحث اجتهاد و تقليد بايد بحث
شود و منصب دوم هم در کتاب القضاء بايد بحث شود.

3- منصب ولايت در تصرف در اموال و انفس

منصب سوم که مقصود به بحث در اينجا است، ولايت در تصرف در اموال و انفس است، که فقيه حق تصرف در اموال يا
نفوس مردم را داشته باشد.

تصور دو نوع از ولايت براي فقيه در مقام ثبوت

در ابتداء فرمودهاند: نفس ولايت دو گونه تصور دارد؛ که ي نوعش به نحو سببيت است و نوع دوم به نحو شرطيت.

نوع اول اين است که ول و فقيه، يا کس که ولايت دارد، که پيامبر، امام و معصوم(عليهم السلام) در درجه اولاند، که ولايت و
ول به نحو استقلال به اين معناست، که نظر و راي او سببيت مستقل در جواز تصرف دارد، به طوري که اگر راي او نباشد،

اصلا اين تصرف مشروعيت ندارد.

نوع دوم اين است که ولايت به نحوي است، که ديران هم متوانند تصرف کنند، اما تصرف ديران مشروط به اذن، راي و نظر
ول است.

مرحوم شيخ(ره) فرموده: نسبت اين دو مورد با هم، عام و خاص من وجه است، يعن ي ماده اجتماع دارند و دو ماده افتراق،
مثال براي ماده اجتماع، مثل تصرف در اموال قاصرين و غائبين، که مثلا در اموال کس که غائب است، هم ول م تواند
بالاستقلال تصرف کند و مالش را بفروشدو ديران هم متوانند به اذن اين ول تصرف کنند، اما بدون اذن ول، تصرفشان

مشروعيت ندارد.

اما موردي که ول تصرفش به نحو سببيت باشد و شرطيت راه نداشته باشد، مثال جمع زکوات و اخماس، که ول م تواند
بالاستقلال زکات را جمع کند، اما ديران نمتوانند اخراج الزکات کنند و اين براي ديران صحيح نيست، مر اين که ول به

آنها وکالت يا اجازه بدهد، اما اين عمل ف حد نفسه براي ديران مشروعيت ندارد.

مورد افتراق دوم از اول هم، يعن جاي که تصرف ديران مشروط به اذن ول صحيح باشد، لن ول بدون اين که ديران
بخواهند، خودش نمتواند بالاستقلال تصرف کند، مثل اجراي قصاص، که در باب قصاص، اين حق اولياي دم است، که بايد
قصاص را مطالبه کنند و حاکم شرع قاتل را قصاص کند، اما اگر بخواهند قاتل را قصاص کنند، بدون اجازه حاکم شرع حق

ندارند و تصرف آنها بدون نظر ول مشروعيت ندارد.

پس اين دو نوع ولايت قابل تصور است و اين در مرحله ثبوت است؛ ي به اين نحو که ول استقلال در حق تصرف را دارد،
تصرفاتش نافذ است و رأيش هم در نفوذ تصرف سببيت دارد، اما نوع دوم اين است که راي ول سنديت ندارد، منتها تصرف

ديران مشروط به اذن ول باشد.

بعد ظاهر عبارت مرحوم شيخ(ره) اين است که فرمودهاند: اين اذن که ول مدهد، که ظاهرش همين نوع دوم است، يا به نحو



وکالت است، يا به نحو تفويض و يا به نحو رضايت، که بعد براي براي هر سه نوعش هم مثال زدهاند.

پس تا اينجا اصل تصور مطلب روشن شد و مساله از نظر ثبوت بررس شد.

اصل اول در ولايت نوع اول از نظر مقام اثبات

در مقام اثبات فرمودهاند: آيا ما از نظر اثبات دليل بر ولايت به نحو اول داريم يا نه؟ که اصل کل و اول عدم ولايت براي احدي
هست، يعن اصل اول اقتضا مکند، که هيچ کس بر ديري ولايت نداشته باشد، چون ولايت ي امر جعل شرع است، چون

اگر ش کنيم که آيا شارع چنين چيزي را جعل کرده يا نه؟ اصل عدم الجعل است و چنين چيزي را شارع جعل نرده است.

لن فرمودهاند: در مورد پيامبر(صلوات اله و سلامه عليه) و ائمه معصومين(سلام اله عليهم اجمعين) از اين اصل به ادله اربعه
خارج مشويم؛ يعن قرآن، اخبار، اجماع و عقل، اين چهار دليل همه دلالت دارند بر اين که اينها ولايت به نحو اول را دارند،
يعن اينها در حدي هستند، که شارع برايشان ولايت به نحو اول را، که نظرشان سببيت در نفوذ تصرف داشته باشد قرار داده

است، که شيخ(ره) آيات و بعض از روايات را بيان کرده، که در تطبيق مخوانيم.

اصل اول در ولايت نوع دوم از نظر مقام اثبات

اما در ولايت به نحو دوم هم، همين اصل اول را داريم، که اصل عدم جعل ولايت حت به اين نحو دوم هم هست، منتها از اين
اصل به سبب اخبار خاصهاي که داريم خارج مشويم، اخباري داريم که اگر ديران خواستند در امور عامهاي که مطلوب

شارع است و بايد محقق شود تصرفات انجام دهند، راي اينها معتبر است، مانند حدود، تعذيرات و غير ذل، که روايات داريم
که مرحوم شيخ(ره) به اينها اشاره مکند.

منتها تا اينجا هنوز به فقيه نرسيديم، مرحوم شيخ(ره) اصل اول در باب ولايت را بيان کرده و دو معناي ولايت را ذکر کردهاند و
دليل براي ولايت به نحو اول و دوم را براي پيامبر و ائمه(عليهم السلام) بيان کردهاند.

تطبيق عبارت

«مسألة من جملة أولياء التصرف ف مال من لا يستقل بالتصرف ف ماله: الحاكم»، از جمله کسان که ولايت بر تصرف در مال
کس که استقلال به تصرف در مالش را ندارد، حاکم شرع است، «و المراد منه: الفقيه الجامع لشرائط الفتوى»، و مراد از حاکم،
فقيه جامع شرايط فتواست، يعن کس که شرايط را که در باب اجتهاد و تقليد براي فتوي بيان شده، دارا باشد، «و قد رأينا هنا

ذكر مناصب الفقيه، امتثا لأمر أكثر حضار مجلس المذاكرة»، که مناصب فقيه را در اينجا ذکر کنيم، که اکثر حضار تقاضا
کرده بودند.

«فنقول مستعيناً باله للفقيه الجامع للشرائط مناصب ثلاثة»، فقيه جامع شرايط داراي سه منصب است، «أحدها: الإفتاء فيما
يحتاج إليها العام ف عمله»، فتوا دادن در آنچه که عوام مردم در عملشان به آن محتاجند، «و مورده المسائل الفرعية، و
الموضوعات الاستنباطية من حيث ترتّب حم فرع عليها»، يعن مورد اين منصب، مسائل فرعيه است، مثل اين که نماز

واجب است، روزه واجب است، حج واجب است، خمر حرام است، شراب حرام است و همچنين موضوعات استنباطيه، يعن
موضوعات مخترعه شرعيه.



برخ موضوعات عرف است، مثل خون، که عرفا مشخص است، اما موضوعات هم داريم، که شارع اختراع و هيئت خاصهاي
برايش درست کرده، مثل حج، که اين موضوعات استنباطيه و مخترعه شرعيه، از حيث ترتب حم فرع بر آن نياز به بيان دارد،

بله فقيه در اين مقام نيست که بويد: صلاة بما ه صلاة چيست؟ بله مخواهد آن را بيان کند، تا به دنبالش حم شرع را
بياورد.

«و لا إشال و لا خلاف ف ثبوت هذا المنصب للفقيه»، در ثبوت اين منصب براي فقيه هيچ اشال نيست، «إ ممن لا يرى
جواز التقليد للعام، و تفصيل اللام ف هذا المقام موكول إل مباحث الاجتهاد و التقليد»، تنها کس که تقليد را جايز نمداند،

در اين منصب خدشه کرده است، که تفصيل کلام در اين مقام، يعن مساله افتاء، موکول به مباحث اجتهاد و تقليد است.

«الثان: الحومة، فله الحم بما يراه حقّا ف المرافعات و غيرها ف الجملة»، يعن منصب دوم حومت و قضاوت است، که
فقيه متواند به آنچه که مبيند، به عنوان حق در باب مرافعات و غير مرافعات، مثل ثبوت رويت هلال، محجوريت ي شخص،

حم کند، که اين ف الجمله است، يعن بحث هست که آيا حم فقيه در حق همه نافذ است، حت در حق مجتهدين دير، يا نه
تنها در حق خودش و مقلدينش نفوذ دارد؟ که اين محل خلاف است، اما ف الجمله اين منصب را دارد.

«و هذا المنصب أيضاً ثابت له بلا خلاف فتوى و نصاً»، که بلاخلاف اين منصب هم براي فقيه، هم از نظر فتوي و هم از نظر
روايات ثابت است، «و تفصيل اللام فيه من حيث شرائط الحاكم و المحوم به و المحوم عليه موكول إل كتاب القضاء»، که

تفصيل اللام در اين منصب، از حيث شرائط حاکم، محوم به و محوم عليه موکول به کتاب القضاء است.

«الثالث: ولاية التصرف ف الأموال و الأنفس، و هو المقصود بالتفصيل هنا»، منصب سوم ولايت در تصرف در اموال و انفس
است، همان که مخواهيم مفصل در اينجا بحث کنيم.

«فنقول: الولاية تتصور عل وجهين: الأول: استقلال الول بالتصرف مع قطع النظر عن كون تصرف غيره منوطاً بإذنه أو غير
منوط به»، ولايت به دو وجه تفسير مشود، ي استقلال ول به تصرف، اعم از اين که در اين موردي که ول استقلال به

تصرف دارد، اگر غير ول بخواهد تصرف کند، تصرف غير ول مشروط به اذن ول باشد يا نباشد، پس نوع اول ولايت آن است
که تصرف ول مستقل است، يعن رأيش در صحت تصرفش نافذ است و سببيت دارد، اعم از اين که اگر غير ول بخواهد در
اين مورد تصرف کند، تصرف غير منوط به اذن باشد يا نباشد. «و مرجع هذا إل كون نظره سبباً ف جواز تصرفه»، و مرجع

اين وجه به اين است که نظر ول سبب در جواز تصرف خود ول است.

«الثان: عدم استقلال غيره بالتصرف، و كون تصرف الغير منوطاً بإذنه و إن لم ين هو مستقلا بالتصرف»، نوع دوم ولايت،
اگر غير بخواهد تصرف کند، تصرفش منوط به اذن ول گوييم: ولايت دارد، يعنبه تصرف و اين که م عدم استقلال غير ول

است، ولو اين که آن ول و فقيه، خودش استقلال در تصرف نداشته باشد، «و مرجع هذا إل كون نظره شرطاً ف جواز تصرف
غيره»، مرجع اين وجه به اين است که نظر ول شرط در جواز تصرف غير ول است، «و بين موارد الوجهين عموم من وجه»،

نسبت بين وجه اول و دوم، يعن بين سببيت و بين شرطيت، عام و خاص من وجه است، که مواردش را عرض کرديم.

«ثم إذنه المعتبر ف تصرف الغير، إما أن يون عل وجه الاستنابة، كوكيل الحاكم»، بعد شيخ(ره) فرموده: اين اذن که از ول در
ون علا أن يکند، که از طرف حاکم نائب باشد، «و إمرا وکيل م تصرف غير معتبر است، اين سه نوع است؛ يا حاکم کس
وجه التفويض و التولية، كمتولّ الأوقاف من قبل الحاكم»، يا اين که حاکم به جاي اين که خودش مستقلا توليت اوقاف را به
عهده بيرد، آن را به ديري تفويض مکند، که در اين صورت وکيل نم شود، بله اصلا ولايت در اختيارش قرار مگيرد و

عهده دار مشود، که عملا اين کارها را انجام دهد، «و إما أن يون عل وجه الرضا كإذن الحاكم لغيره ف الصلاة عل ميتٍ لا
ندارد، که اينجا حاکم «ول ول حاکم معتبر است، کاذن حاکم به غير در نماز بر ميت له»، و يا اين که تنها رضايت قلب ول



من لا ول له» است، که در روايت هم هست که «اذا حضر سلطان من سلطان اله فهو احق بالصلاة»، يعن اگر سلطان از
سلطانهاي خدا، يعن از اولياي خدا در اين تشييع جنازه حاضر بود، او احق به نماز است از ديران، حال اگر خود حاکم

نباشد، اما رضايت دهد که زيد نماز بخواند، همين مقدار که رضايتش باشد، اين مساله حل مشود و تحقق پيدا مکند.

فرق ولايت با وکالت اين است، که وکالت در همان محدودهاي است که وکيل شده و متواند تصرف کند، اما در مساله ولايت،
اين اختيار تام برايش هست، که هر چه خودش مصلحت مداند، به همان نحو عمل کند، بخلاف مساله وکالت، که بايد ببيند که

حاکم چه چيزي را مصحلت مداند، چون وکيل از ناحيه او هست.

«إذا عرفت هذا، فنقول: مقتض الأصل عدم ثبوت الولاية لأحد بشء من الوجوه المذكورة»، اصل عدم ثبوت ولايت است، که
عرض کرديم که ولايت ي امر جعل شرع است، که اگر ش کنيم که شارع چنين چيزي را جعل کرده يا نه؟ اصل عدم جعل
است، «خرجنا عن هذا الأصل ف خصوص النب و الأئمة صلوات اله عليهم أجمعين بالأدلّة الأربعة»، که در خصوص پيامبر و

ائمه(صلوات اله عليهم اجمعين) به ادله اربعه از اين اصل خارج شديم.

اما استدلال به آيات؛ آيه اول: قال اله تعال «النَّبِ اول بِالْمومنين من انْفُسهِم»، نب اول و احق است به مومنين از خود
مومنين، يعن همان طور که انسان بر خودش ولايت دارد، نب از خود انسان اول است، پس هم در اموال و هم در خود انسان

ولايت دارد.

و هال ذٰا قَضکه تعبير ا ،«مرِهما نةُ مريالْخ مونَ لَهنْ يراً اما ولُهسر و هال ذٰا قَضا نَةمولا م و نمومآيه دوم: «وما كانَ ل
رسولُه دارد، يعن اگر رسول هم حم کرد، دير کس حق مخالفت و اختيار چيز ديري را ندارد.

آيه سوم: «فَلْيحذَرِ الَّذِين يخالفُونَ عن امرِه انْ تُصيبهم فتْنَةٌ او يصيبهم عذٰاب اليم»، که در اين آيه هم که فَلْيحذَرِ الَّذِين يخالفُونَ
دارد، يعن مخالفت جايز نيست.

آيه چهارم: «واطيعوا اله و اطيعوا الرسول و اول امرِ منْم»، که بحسب روايات اول الامر ائمه معصومين(عليهم السلام)
هستند.

آيه پنجم: «و انَّما وليم اله و رسولُه... الآية، إل غير ذلك»، که تصريح به ولايت دارد.

و يا هر دو؟ که اين بحث خيل کند يا ولايت تشريعرا بيان م ويندارد، که آيا ولايت ت البته اين آيات هر کدام بحث مفصل
مفصل دارد، که شيخ(ره) اجمالا فرموده: از اين آيات اصل ولايت تشريع پيامبر و ائمه(عليهم السلام) استفاده م شود.

«و قال النب(صلّ اله عليه و آله) كما ف رواية أيوب بن عطية: أنا أول بل مؤمن من نفسه و قال ف يوم غدير خم: «أ لست
أول بم من أنفسم؟ قالوا: بل قال: من كنت مولاه فهذا عل مولاه»، که اين معنايش روشن است.

«و الأخبار ف افتراض طاعتهم و كون معصيتهم كمعصية اله كثيرة»، اخبار زيادي که اطاعت پيامبر و ائمه(عليهم السلام) را
واجب کرده و اين که معصيتشان مثل معصيت خداست، «کثيرة» خبر «الاخبار» است.

ومة الفقيه و تسلّطه علحيث علّل فيها ح ،خديجة و التوقيع الآت ذلك منها مقبولة عمر بن حنظلة، و مشهورة أب ف في»
الناس: بأن قد جعلته كذلك، و أنّه حجت عليم»، در اين اخبار مقبوله عمر بن حنظله، مشهوره اب خديجه و توقيع که بعدا

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=36
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=36
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=36
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=63
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=63
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=55


مآيد کفايت مکند، که در تمام اينها، به حومت و تسلط فقيه بر مردم تعليل شده و اين که آنها را بر مردم حاکم قرار دادم و او
حجت من بر شماست، که در دنبالهاش دارد که «و الراد عليهم کالراد علينا»، هر که او را رد کند، مثل اين است که ما را رد

کرده است.

«و أما الإجماع فغير خف»، اين مسئله اجماع است و از ضروريات مذهب اماميه است، که پيامبر و ائمه(عليهم السلام) ولايت
تشريع در اموال و نفوس دارند.

«و أما العقل القطع، فالمستقل منه حمه بوجوب شر المنعم بعد معرفة أنّهم أولياء النعم»، مرحوم شيخ(ره) فرموده: هم به
عقل مستقل متوانيم استدلال کنيم و هم به عقل غير مستقل، دليل عقل مستقل آن است که هيچ مقدمه غير عقل به آن ضميمه

نشود، که دليل عقل مستقل در اينجا اين است که کبراي کل داريم، که شر منعم واجب است، از طرف هم براي ما ثابت شده،
که پيامبر و ائمه(عليهم السلام) ول نعمت ما و اولياء النعم هستند، يعن به برکت اينها تمام اين عالم به وجود آمد و تمام اين

نعمتها، رحمتها، رحمتهاي عام و خاص، تمام به برکت وجود اينهاست و اينها مجراي فيض اله هستند.

البته همين مقدمه دوم هم دليل عقل دارد، چون اينها انسانهاي کاملند و انسانهاي کامل نزديترين مقام را به آن وجود مطلق
دارند، لذا اينها هم انسانهاي کامل هستند، که مظهر آن وجود مطلق هستند، لذا نعمت به برکت اينها به اين عالم سرازير شده،

پس اطاعت اينها هم واجب مشود، همان گونه که اطاعت خود منعم واجب است.

«و الغير المستقل حمه بأنّ الابوة إذا اقتضت وجوب طاعة الأب عل الابن ف الجملة كانت الإمامة مقتضية لوجوب طاعة
اما بنا بر عقل غير مستقل هم، اگر اطاعت والدين واجب باشد، اطاعت ائمه به طريق اول ،«ة بطريق أولالرعي الإمام عل

واجب است، چون ائمه نسبت به ما از والدين احق هستند.

ابوت وقت وجوب طاعت پدر بر پسر را اقتضا کند.

درست است که در اسلام مقام مادر بيش از مقام پدر است و احترام و عظمتش هم از جهات اول است، اما ولايت و وجوب
اطاعت مربوط به پدر هست و در دوران امر بين پدر و مادر، اطاعت پدر تعين دارد. البته وجوب طاعت پدر بر پسر ف الجمله

است، يعن در آنچه که معصيت نباشد.

حال وقت ابوت اينطور است، امامت به طريق اول مقتض وجوب است، «لأنّ الحق هنا أعظم بمراتب»، چون حق امام(عليه
السلام) به مراتب اعظم از حق پدر هست.

«فتأمل»، فتامل اشاره دارد به اين که معلوم نيست که وجوب اطاعت پدر، از باب حق باشد، تا بوييم: حق امام(عليه السلام)
بيشتر است، چون اگر از باب حق باشد، پس متعلم هم بايد از استاد و معلم خودش اطاعت کند، چون معلم هم با درس دادن،

نسبت به متعلم حق پيدا م کند.

پس اين هم فتامل اشاره دارد به اين که ملاک اطاعت پدر از باب اين نيست که حق باشد، چه بسا اصلا پدري است، که هيچ
زحمت براي اين بچه نشيده و حت مانع رشد او هم شده، اما باز هم ولايتش در جاي خود ثابت است.

«و المقصود من جميع ذلك: دفع ما يتوهم من أنّ وجوب طاعة الإمام مختص بالأوامر الشرعية»، مقصود از همه اين ها دفع
توهم است که بعض گفتهاند: وجوب اطاعت امام(عليه السلام) اختصاص به اوامر شرعيه دارد، «و أنّه لا دليل عل وجوب



إطاعته ف أوامره العرفية أو سلطنته عل الأموال و الأنفس»، و توهم کرده که دليل بر وجوب اطاعت امام(عليه السلام) در
اوامر عرف يا در سلطنت بر اموال و انفس نداريم، که شيخ(ره) فرموده: وجوب اطاعت امام(عليه السلام) دراوامر شرعيه،

عرفيه و در همه چيز است و همان طور که اوامر شرعيه را بايد اطاعت کنيم، سلطنت بر اموال و نفوس هم دارند و در اوامر
عرفيه هم اگر امام(عليه السلام) فرمود: امروز اين عمل را انجام دهيد، باز هم واجب الاطاعه است.

،«ه تعالة من قبل الالرعي ل: أنّ للإمام عليه السلام سلطنة مطلقة علع و التأمو بالجملة، فالمستفاد من الأدلّة الأربعة بعد التتب»
بعد از تتبع و تامل، مستفاد از ادله اربعه اين است که امام(عليه السلام) بر رعيت من قبل اله تعال سلطنت مطلقه دارد، «و أنّ
ل»، و تصرف ائمه(عليهم السلام) بر رعيت نافذ و ماضالأو ولايتهم بالمعن ة ماضٍ مطلقاً، هذا كلّه فالرعي فهم نافذ علتصر

است، يعن مورد انفاذ و نفوذ و امضاست مطلقا، يعن در همه امور، انفس، نفوس، اموال، اوامر شخص و عرفيه.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


