
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« بيع فضول « فقه » سطح عال

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

بیع فضول
جلسه 84 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«و أضعف منها ما ذكره ف الإيضاح من الاستحالة؛ إذ المحذور يندفع كما ف جامع المقاصد‐: بأنّ الحاكم مت ظهر عنده
بقرائن الأحوال اختلال حال الطفل عزله و منعه من التصرف ف ماله و إثبات اليد عليه ...»

خلاصه مطالب گذشته

شيخ(ره) فرمودهاند که: ابن حمزه(ره) در وسيله و فخر المحققين(ره) در ايضاح، معتبر دانستند که عدالت بايد در اب يا جد
باشد و اب و جد فاسق ولايت ندارد.

مجموعا دو دليل در کلمات اين دوفقيه بزرگوار هست، که ي دليل همان آيه شريفه رکون بود، که مرحوم شيخ(ره) فرموده: اين
محل نظر و اشال است و استدلال به اين آيه را قبول نداريم و وجهش را هم عرض کرديم.

دليل دوم فخر المحققين(ره): ادعاي استحاله

دليل دوم که در کلمات فخر المحققين(ره) هست، ادعاي استحاله است، که ايشان فرموده: محال است که خداوند تبارک و
تعال امور طفل را به دست فاسق داده و او را به عنوان امين قرار دهد و اقرارات و اخباراتش مورد قبول واقع شود.

فاسق که صلاح و فساد طفل را در نظر نمگيرد و دنبال حلال و حرام نباشد، محال است که خداوند به او ولايت دهد، که
بتواند در اموال صب تصرف کند.

اشال شيخ(ره) بر اين دليل

مرحوم شيخ(ره) فرموده: اين هم نمتواند به عنوان دليل باشد، براي اين که با وجود حاکم شرع، دير اين محذور منتف مشود،
مانع ندارد که خداوند اب فاسق را ول قرار دهد، اما حاکم شرع هم اگر ديد که اين اب، رعايت مصالح اين طفل را نمکند

عزلش کند.

لذا مرحوم شيخ(ره) همان نظريه مشهور را اختيار کرده، که اب و جد بر طفل ولايت دارند، اعم از اين که عدالت در آنها باشد يا
نباشد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/77
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


لزوم رعايت مصلحت طفل در تصرفات ول

مطلب دير اين است که آيا رعايت مصلحت طفل لازم است يا نه؟ آيا وقت که پدر مخواهد در مال طفل تصرف کند، بايد
کند و يا اين که هيچ کدام يعائد طفل شود، يا اين که رعايت مصلحت لازم نيست و عدم المفسده کفايت م مصلحت و نفع

از اينها معتبر نيست؟ که سه نظريه در اينجا وجود دارد.

ادله عدم اعتبار مصلحت

فرمايد: «انت و مالکه م داريم که اطلاقش بر همين وجه اخير دلالت دارد، مانند روايات مرحوم شيخ(ره) فرموده: روايات
لابي»، يعن هر کاري پدرت خواست، متواند در مال تو انجام دهد. لذا از اطلاق بسياري از روايات همين وجه سوم استفاده

مشود.

بعد فرمودهاند: اما درمقابل اين روايات مطلقه، روايات ديري هم داريم، که مقيد اين روايات است، که پدر اين چنين نيست که
در مال طفل مطلق العنان باشد، بله به مقدار حاجت و در صورت اضطرار متواند بردارد و لذا آن مطلقات را با اين مقيدات

تقييد مزنيم.

دليل دوم که آوردهاند آيه شريفه *و لا تَقْربوا مال الْيتيم الا بِالَّت ه احسن* است، که بعض از آن استفاده کردهاند که
مصحلت معتبر نيست.

ه افعل وصفنيست، بل احسن تفضيل ،*نسحا ه ته اين که مراد از *بِالَّتن ته براي بيان استدلال به آيه لازم است؛ يدو ن
است، يعن «بالت ه حسن» و حسن يعن آنچه که حرج در آن نيست و لذا از اين آيه استفاده کردهاند که رعايت مصلحت

معتبر نيست.

البته در اينجا عبارت شيخ(ره) به گونهاي است که در آن دو احتمال وجود دارد، که اين آيه را براي استدلال براي وجه اخير
آورده و يا به عنوان تقييد آن اطلاقات، که اين را در تطبيق عرض مکنيم. اجمالا اين مقداري که الان مگوييم اين است که:
احسن به معناي افعل وصف است، يعن حسن و حسن يعن آنچه که لا حرج فيه، که اين حت با موردي که مصحلت در آن

موجود نباشد سازگاري دارد، ولو اين که مفسده هم باشد.

اما نته دوم اين است که مورد بحث اب و جد است، اما در آيه شريفه مفرمايد: *و لا تَقْربوا مال الْيتيم* و کس که پدر دارد،
يقينا يتيم نيست، پس آيه نم تواند دلالت کند بر اين که پدر متواند در مال بچه تصرف کند.

بله اطلاق آيه شامل جد هم مشود، بنا بر اين که بوييم: کس که پدرش را از دست داده و پدر پدرش زنده است، عرفا و لغتا بر
او صدق يتيم مشود، که بعدا مخوانيم که همين را هم بعض قبول ندارند، اما بايد اين نته را هم ضميمه کنيم، که در اين

مساله بين جد و اب فرق وجود ندارد، يعن اگر فقيه گفت: جد اگر بخواهد تصرف کند، اعتبار مصلحت صب معتبر نيست،
در اب هم بايد همين حرف را بزند و فقيه نداريم که بين اين دو تفصيل داده باشد.

پس حالا که قول به فصل نداريم، اگر از آيه شريفه استفاده کرديم که در تصرفات جد رعايت مصلحت لازم نيست، به سبب
همين عدم قول به فصل مگوييم: در اب هم لازم نيست که رعايت مصلحت کند.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=152
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=125
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=152


دليل سوم که در اينجا آوردهاند اجماع است، که فرموده: اجماع بر اعتبار عدم المفسده قائم شده است.

عرض کردم که از نظر ظاهر عبارت، دليل دوم و سوم را متوانيم به عنوان دليل وجه اخير که عدم اعتبار بود بيريم و سياقش
هم در مورد همان وجه اخير است، احتمال دير اين است که اين دليل دوم و سوم، دو دليل براي وجه دوم باشند، که رعايت

مصلحت لازم نيست و همين مقدار که عدم المفسده باشد کاف است، مخصوصا دليل سوم که اصلا تصريح مکند به اين که
اجماع بر اعتبار عدم المفسده داريم.

منتها در عبارت شيخ(ره) دو کلمه «مضافا» هست، که ظاهر است در اين که اين دليل براي وجه سوم مباشد، اما حق اين
وييم احسن يعنکه ب ،*نسحا ه بِالَّت لاا يمتالْي الوا مبتَقْر لا و* که خوانديم؛ ي وييم: شيخ(ره) در اين دو دليلاست که ب

حسن و حسن يعن ما لا حرج فيه و آنچه که مفسده ندارد و همچنين دليل سوم که تصريح کرده به اينه معقد اجماع اعتبار عدم
المفسده است، در مقام استدلال براي قول دوم بوده است.

ادله اعتبار مصلحت

بعد پرداختهاند به قول اول که اعتبار و رعايت مصلحت شرط است و فرمودهاند: صاحب کتاب مفتاح الرامه(ره) به تبع کاشف
الغطاء(ره) اجماع را از کلمات فقهاء بر رعايت مصلحت در تصرف اب وجد استظهار کرده است.

بعد عبارت کشف الغطاء و مفتاح الرامه را آورده و مقداري تقويت کرده و فرموده: شيخ طوس، ابن ادريس، مرحوم محقق،
شهيد اول و ثان، محقق ثان(قدس سرهم) و .... همه رعايت مصلحت را معتبر مدانند و لذا شيخ(ره) فرموده: از اين مساله

بوي اجماع بر اعتبار رعايت مصلحت بر مآيد، اما بعد دوباره فرموده: «والاقوي کفاية عدم المفسده» و بعد چند دليل بر اين
قولشان اقامه کردهاند.

تطبيق عبارت

«و أضعف منها ما ذكره ف الإيضاح من الاستحالة»، يعن اضعف از آيه شريفه استحالهاي است که در ايضاح ذکرشده، من
الاستحاله. استحاله اي که در ايضاح ذکر شد. «إذ المحذور يندفع كما ف جامع المقاصد»، چون محذوري که فخرالمحققين(ره)

بيان کرده، به اين بيان دفع مشود که، «بأنّ الحاكم مت ظهر عنده بقرائن الأحوال اختلال حال اب الطفل عزله و منعه من
التصرف ف ماله و إثبات اليد عليه»، وقت که حاکم، با قرائن حاليه اختلاف حال پدر طفل را مشاهد کرد، ‐همه نسخ اب الطفل

دارد، اما در نسخهاي که فقط از عبارت مرحوم ايروان(ره) در حاشيه استفاده مشود اختلاف حال الطفل دارد و کلمه «اب»
را ندارد، که معنا کردهاند، حال طفل مختلف شده، يعن مبينند که از وقت که اين پدر فاسق بر اين طفل ولايت داشت، بچه روز

به روز ضعيفتر مشود، لباسهايش مندرستر مشود و اموري که عرفا دلالت بر اين دارد که اين پدر، به حال اين طفل درست
رسيدگ نمکند.‐ وي را از ولايت عزل مکند و پدر را از تصرف در مال طفل و از اثبات يد بر آن منع مکند و حاکم يد

خودش را بر اين طفل اثبات مکند.

«و إن لم يظهر خلافه فولايته ثابتة»، اما اگر خلافش ظاهر نشود، ولايت آن اب ثابت است «و إن لم يعلم استعلم حاله بالاجتهاد و
تتبع سلوكه و شواهد أحواله، انته»، و اگر هم حاکم حال وي را نمداند، بايد حالش را با اجتهاد و تتبع سلوک و شواهد

احوالش استعلام کند.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=152


البته در اينجا مرحوم ايروان(ره) و بعض دير فرمودهاند: اين يعن چه؟ و اين لغو است، که خداوند براي فاسق جعل ولايت
کند و از آن طرف هم به حاکم بويد که: عزل بن، بله در اين فرض از اول بوييم: حاکم در فرض که اب فاسق باشد، از اول

ولايت دارد.

علايحال شيخ(ره) بعد از اين که اين دو دليل را رد کردند، نظرشان همان نظر مشهور است، که عدالت معتبر نيست.

«و هل يشترط ف تصرفه المصلحة، أو يف عدم المفسدة، أم لا يعتبر شء؟ وجوه»، اما اين که آيا رعايت مصلحت لازم است،
يا عدم مفسده کفايت مکند، يعن لازم نيست که از اين تصرف نفع به اين بچه برسد، اما همين مقدار هم که فسادي نداشته

باشد کاف است و يا هيچ کدام معتبر نيست؟ وجوه بيان شده است. «يشهد للأخير: إطلاق ما دل عل أنّ مال الولد للوالد، كما
ف رواية سعد بن يسار»، شاهد بر اين که هيچ کدام معتبر نيست، روايت است که مفرمايد: مال ولد براي والد است، همان

گونه که در روايت سعد بن يسار آمده است، «و أنّه و ماله لأبيه، كما ف النبوي المشهور»، و اين که خودش و مالش براي پدرش
است، که در نبوي مشهور آمده است.

«و صحيحة ابن مسلم: أنّ الوالد يأخذ من مال ولده ما شاء»، و همچنين صحيحه ابن مسلم، که پدر متواند از مال پسر بردارد،
هر مقداري که بخواهد. «و ما ف العلل عن محمد بن سنان عن الرضا صلوات اله عليه: من أنّ علّة تحليل مال الولد لوالده؛ أنّ
الولد موهوب للوالد ف قوله تعال *يهب لمن يشَاء انَاثاً و يهب لمن يشَاء الذُّكور*»، و روايت چهارم که محمد بن سنان از امام
رضا(عليه السلام) نقل مکند، که حضرت علت تحليل مال ولد براي والد را بيان کرده، مفرمايند: ولد خودش موهوب براي

والد است، که از اين آيه شريفه استفاده مشود، که ولد ي چيزي است که موهوب به والد است، که اگر خودش موهوب براي
والد هست، مالش هم موهوب به والد مشود.

بعد مرحوم شيخ(ره) فرمودهاند: «و يؤيده أخبار جواز تقويم جارية الابن عل نفسه»، ي دسته روايات ديري هم داريم، اما
نمگوييم که: به آن مشود استدلال کرد، چون در آن احتمالات وجود دارد و لذا مويد مشود و نه دليل، که در روايت هست که

پدري دخترش را براي مردي تزويج کرد و زمان که مخواست دختر را به خانه زوج بفرستد، جاريه و کنيزي داشت که به اين
دختر بخشيد، که وقت که در خانه به او کم کند.

بعد از مدت اين شوهر مميرد و پدر از امام(عليه السلام) سئوال مکند که مخواهم دختر و جاريهام را به منزل برگردانم، حال
کنم يا نه؟ که حضرت فرمودند: آن جاريه را قيمت گذاري کن، چون دختر ذي رحم است و وقت توانم جاريه را وطآيا م

بخشش به ذي رحم شد، هبه لازمه مشود، لذا بايد قيمت گذاري شود.

همچنين امام(عليه السلام) فرمودند: حت شاهد عادل هم براي قيمت گذاري بير و قيمتش را معين کن و براي دختر کنار بذار
و بعد جاريه را م توان وط بن و مل خودت مشود.

مرحوم شيخ(ره) فرموده: اين روايات که پدر متواند جاريه ابن يا بنت را براي خودش بخرد، مويد اين است که لازم نيست که
ولو بودن جاريه به نفع اين دختر است، چون جاريه به اين دختر کم عدم المفسده هم در اينجا رعايت شود، يعن حت

مکرده و الان هم که شوهرش مرده، نياز دارد به اين که کس به او کم کند و چه بسا در فروشش مفسده وجود داشته باشد،
شود، اما مع ذلمعنا آواره م ر به يميرد، خانهاش را بفروشند، که اين ديکه شوهرش م مثل اين که فرض کنيد زن

امام(عليه السلام) مفرمايند: مانع ندارد و تنها مجان نباشد.

لذا شيخ(ره) فرموده: اين روايات هم مويد اين همين قول اخير است، منتها اشال که به ذهن مآيد اين است که مورد روايات

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=42&a=50


تقويم جاريه در جاي است که ابن يا بنت هر دو بالغ يا بالغهاند و اين ربط به بحث ندارد، چون بحث در ولايت بر اموال طفل
است و لذا فرموده: «و يويد ...».

«لن الظاهر منها تقييدها بصورة حاجة الأب»، شيخ(ره) فرموده: ظاهر روايات اين است که اين اطلاقات را بايد مقيد کنيم به
صورت که پدر احتياج دارد و نه مطلقا، «كما يشهد له قوله(عليه السلام) ف رواية الحسين بن أب العلاء»، که بر اين تقييد قول
امام(عليه السلام) در روايت حسين بن اب العلاء هم شهادت مدهد، «قال: قلت لأب عبد اله(عليه السلام): ما يحل للرجل من

مال ولده؟»، که راوي از امام(عليه السلام) سوال کرده که چه مقدار از مال ولد براي رجل حلال است؟ که «ما يحل» به صورت
استفهام است و حضرت در جواب فرمودند: «قال: قوته بغير سرف إذا اضطر إليه»، به اندازه قوتش بدون اسراف، اگرخودش
مال نداشته باشد و اضطرار به مال طفل پيدا کند. «قال: فقلت له: فقول رسول اله(صلّ اله عليه و آله) للرجل الذي أتاه فقدّم
أباه، فقال له: أنت و مالك لأبيك؟»، بعد حسين بن اب العلاء به صورت اعتراض به امام صادق(عليه السلام) عرض مکند که

پس اين قول رسول اله(صل اله عليه و آله)، که مردي خدمت پيامبر(صل اله عليه و آله) آمد، ايشان هم پدرش را مقدم کرد و
.فرمودند: تو و مالت براي پدرت هست

در «فقدم» دو احتمال وجود دارد؛ ي احتمال اين که فاعلش پيامبر(صل اله عليه و آله) باشد، که در مقام منازعه پدر را مقدم
کرده، که پسري با پدرش در اموال مادرش، که مرده بود منازعه داشت و پيامبر(صل اله عليه و آله) هم پدر را در مقام منازعه

بر آن پسر مقدم کرد.

احتمال دوم اين است که فاعل «فقدم» آن رجل است، يعن آن رجل پدرش را مقدم داشت، که اين احتمال دوم خيل بعيد
است، ولو اين که احتمالش را دادهاند.

لذا حسين بن اب العلاء به حضرت صادق(عليه السلام) عرض مکند پس اين فرمايش پيامبر(صل اله عليه و آله) چيست؟
شما مگوي: آن مقداري که پدر اضطرار دارد، در حال که پيامبر(صل اله عليه و آله) فرموده: تو و مالت براي پدرت هست و

قيدي هم ندارد.

«فقال: إنّما جاء بأبيه إل النب(صلّ اله عليه و آله)، فقال: يا رسول اله هذا أب و قد ظلمن ميراث من ام»، يعن امام
صادق(عليه السلام) در جواب فرمودند: اين مرد پدرش را نزد پيامبر(صل اله عليه و آله) آورد و گفت: يا رسول اله پدرم به من
ظلم مکند و ميراث مادرم را نمدهد. «فأخبره الأب أنّه قد أنفقه عليه و عل نفسه»، پدرهم گفت: اين ميراث را هم بر خود اين

بچه و هم بر خودم خرج کردم و دير چيزي باق نمانده است. «فقال(صلّ اله عليه و آله): أنت و مالك لأبيك و لم ين عند
الرجل شء»، پيامبر(صل اله عليه و آله) هم فرمود: تو و مالت براي پدرت هستيد.

وقت که پدر گفت: من هر چه بوده انفاق کردم و خرج اين بچه و خودم کردم، کما اين که در عرف هم مساله اين است، که
مگويد: هر چه بوده در خانه بوده مصرف کرديم وتمام شده، لذا پيامبر(صل اله عليه و آله) در مقام جواب به او فرمودند: تو

و مالت براي پدرت هستيد.

بفرمايد: مطلقا در اين مال (ه عليه و آلهال صل)ر چيزي نداشت، که پيامبربعد امام صادق(عليه السلام) فرمود: و آن مرد دي
هم که الان هم داري، پدر متواند تصرف کند. جريان اتفاق افتاده بود و پيغمبر(صل اله عليه و آله) هم فرمودند: مشل نيست

و اين کاري که پدر انجام داده، تمام وصحيح است.

اين دنباله هم قول امام صادق(عليه السلام) است که «أ فان رسول اله(صلّ اله عليه و آله) يحبس الأب للابن»، آيا



پيامبر(صل اله عليه و آله) پدر را بخاطر بچه م توانست زندان وحبس کند؟

«رجل» يعن آن بچه و نه اين که مراد پدر باشد، البته اين احتمال هست که پدر مراد باشد و «لم ين عنده شء» يعن همين که
در ذهن شما هم هست، که پدر چيزي ندارد، که بچه بتواند از او اخذ کند، منتها در روايت «للرجل الذي ات» دارد و آن رجل در
آنجا رجل يعن همان پسر، لذا اين قرينه مشود بر اين که اين رجل را هم به معناي همان پسر بيريم و با اين معناي که گفتيم.

«و نحوها صحيحة أب حمزة الثمال عن أب جعفر(عليه السلام)»، و مانند اين روايت صحيحه اب حمزه ثمال از امام باقر(عليه
السلام) است، که فرمودند: «قال: قال رسول اله(صلّ اله عليه و آله) لرجل أنت و مالك لأبيك»، پيامبر(صل اله عليه و آله)
بحلا ي ها لا بدّ منه؛ *إنَّ الما يحتاج إليه مم أن يأخذ من مال ابنه إ قال: لا نحب ثم» ،فرمودند: تو و مالت براي پدرت هست

الْفَساد*»، سپس امام باقر(عليه السلام) فرمودند: من دوست ندارم از مال بچهاش بردارد، مر اين که به آن احتياج دارد و
خداوند فساد را دوست ندارد، چون فساد حرام است.

«فإنّ الاستشهاد بالآية يدل عل إرادة الحرمة من عدم الحب دون الراهة»، شيخ(ره) فرموده: اين که امام باقر(عليه السلام) به آيه
استشهاد کرد، بر اراده حرمت از عدم حب دلالت مکند و کس نويد: «لانحب» را به معناي کراهت مگيريم، چون در ذيل به

آيه استشهاد کرده و هم فساد حرام است و لذا «لايحب» هم دلالت بر حرمت دارد. «و أنّه لا يجوز له التصرف بما فيه مفسدة
للطفل»، و چيزي که مفسده طفل در آن هست، جايز نيست.

«هذا كلّه، مضافاً إل عموم قوله تعال *و لا تَقْربوا مال الْيتيم ا بِالَّت ه احسن*»، اين «هذا کله» را اگر به آن اطلاقات بزنيم،
صورة الاضطرار»، «ف بغير سرف»، «ف» شود، اما اگر به اين مقيدات يعنبراي آن وجه اخير م مضافا ...» دليل دوم»
صورة الاحتياج»، بزنيم، در اين صورت اين دليل براي قول دوم مشود، که شايد همين هم بهتر باشد، ولو اين که در عبارت

کم تشويش است.

هذا کله يعن اين روايات مقيده، که به صورت اضطرار، احتياج، عدم اسراف و ... مقيد کرده، مضافا با توجه به عموم قوله
تعال *و لا تَقْربوا مال الْيتيم ا بِالَّت ه احسن* بوييم: اين هم دليل بر قول دوم، يعن همان عدم المفسده کاف است مباشد.

بيان استدلال اين است که احسن به معن حسن است و حسن هم يعن آنچه که در آن فساد و حرج نيست و لذا دير دلالت
نمکند که حتما بايد مصلحت رعايت شود.

«فإنّ إطلاقه يشمل الجدّ، و يتم ف الأب بعدم الفصل»، لذا اطلاق اين قول خداوند شامل جد هم مشود، چون گفتيم که: از نظر
لغت به کس که پدرش بميرد و پدر پدرش زنده باشد، يتيم اطلاق مکنند، يعن با وجود جد بر اين بچه صدق يتيم مشود، پس

آيه شامل جد مشود و اگر بخواهد در مال بچه تصرف کند، بايد مفسده نداشته باشد.

اما چون بين جد و اب قول به فصل نداريم، اين مطلب در اب هم به قرينه عدم فصل تمام است.

دليل سوم براي قول دوم، «و مضافاً إل ظهور الإجماع عل اعتبار عدم المفسدة»، مضافا به اين که اجماع بر اعتبار عدم
المفسده داريم.

«بل ف مفتاح الرامة استظهر الإجماع تبعاً لشيخه ف شرح القواعد عل إناطة جواز تصرف الول بالمصلحة، و ليس ببعيد»،
اين شروع در دليل قول اول است، که ف مفتاح الرامة به تبع استادش ف شرح القواعد، يعن کاشف الغطاء استظهار کرده که

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=28&a=77
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=28&a=77
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=152
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=152


اجماع داريم بر اين که جواز تصرف ول، مشروط به مصلحت است و شيخ(ره) هم فرموده: اين استظهار اجماع بعيد نيست.

«فقد صرح به ف مح المبسوط، حيث قال: و من يل أمر الصغير و المجنون خمسة: الأب، و الجدّ، و وص الأب و الجدّ، و
الحاكم، و من يأمره»، يعن به اين مشروط بودن جواز تصرف مصحلت در مبسوط تصريح شده است، در آنجا که فرموده:

که حاکم او را امر م پدر و جد، حاکم و کس که امور صغير و مجنون را عهده دارند پنج نفرند؛ پدر، جد پدري، وص کسان
کند.

وجه الاحتياط و الحظّ للصغير؛ لأنّهم إنّما نُصبوا لذلك»، «حظ» يعن عل فهم إتصر هؤلاء الخمسة لا يصح قال: و كل ثم»
منفعت و مصلحت براي صغير، چون براي مصلحت صغير نصب شدهاند. «فإذا تصرف فيه عل وجه لا حظّ فيه كان باطً؛ لأنّه

خلاف ما نصب له، انته»، اگر هر ي از اينها در مال بچه، به گونهاي تصرف کنند، که حظ و مصلحت براي بچه نباشد، اين
تصرف باطل است، چون خلاف آن چيزي است که برايش نصب شده است.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


